# المناكب والمحادث المرادي

سَمَّاحَةُ المَفْتِي الشَّيْخِ عَبُدُ الْعَرْنِ رَبْ الْأَنْ فَضَيْلَةُ الْفَتَيْمِيْنَ فَضَيْلَةُ الشَّيْخِ عَبُدُ الْعَرْنِ الْعُثَيْمِيْنَ فَضَيْلَةُ الشَّيْخِ عَبُدُ اللّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمُن الْحِبْبِرِيْنَ فَضَيْلَةُ الشَّيْخِ صَالِح بْن فَوْزَانَ الْفَوْزَانَ فَضَيْلَةُ الشَّيْخِ صَالِح بْن فَوْزَانَ الْفَوْزَانَ اللّهُ عَنهُ اللّهُ عَنهُ اللّهُ اللّهُ عَنهُ اللّهُ عَلَيْدَةً وَالْإِفْتَ اللّهُ اللّه

جَمَع وإعْدَاد **حمّوه بن جبر (الإثر (المرطر** 





البَّرِينَ فَيُ الْمُحَالِّينَ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقِ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقِ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقِ اللَّهِ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقِ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقِ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقِ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقِ الْمُحْرِقُ الْمُحْرِقِ الْمُحْرِقُ الْمُعْمِ الْمُعْرِقُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِمِ الْمُعِلِقِ الْمُعِمِ الْمُعِلِ الْمُعِلِقُ الْمُعِمِ الْمُعْمِ الْمُعِلِي الْمُعْمِ الْمُعِلِي

حقوق الطبع يَجفوطة الطبعكة الشانكة الطبعكة الشانكة 1819 مـ 1999 مـ

و الرابز خري من النشائد و التوزيش ع

المستملكة العربيّة الستعوديّة المركبة المركبة

#### المقكدمة

إن الحمد لله نحمده ونستغفره ونستهديه، ونستعينه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا من يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين النبي الأمي الأمين محمد بن عبدالله القائل: «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امريء مانوى»(۱) أشرف الأنبياء وخاتمهم المبعوث للإنس والجن قدوتنا وإمامنا وحبيبنا وعلى آله وصحابته ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وسلم تسليماً كثيراً.

أما بعد:

فهذا كتاب جمع بين دفتيه فتاوى ورسائل في البدع والمحدثات وما لا أصل له للمشائخ الأفاضل:

سماحة الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز.

وفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين.

وفضيلة الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن الجبرين.

وفضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان.

بالإضافة إلى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء.

وقد جمعت مادة هذا الكتاب من كتب المشائخ الفضلاء وغيرها، فذكرت ماقال عنه هؤلاء العلماء أو أحدهم أنه بدعة أو

<sup>(</sup>١) البخاري (١) ومسلم (١٩٠٧).

محدث أو لا أصل له أو لم يرد عن الرسول عليه الصلاة والسلام أو ليس عليه العمل في عهد الصحابة . . . إلخ . وماكان فيه اختلاف بين هؤلاء العلماء فذكر بعضهم أنه بدعة وذكر الآخر أنه ليس بدعة فإني أذكر مايترجح لدي من أقوال وذلك بعد الاطلاع على رأي المشائخ والعلماء المعاصرين والعلماء السابقين .

وقد سميت هذا الكتاب: «البدع والمحدثات وما لا أصل له» فرتبت مادته على أحرف المعجم بعد المقدمة والتمهيد فظهر ترتيبه كالتالى:

#### \* المقدمة.

#### \* التمهيد ويشمل:

وجوب لزوم السنة والحذر من البدعة. الإبداع في كمال الشرع وخطر الابتداع. مساويء ومضار البدعة.

خطورة البدعة.

ظاهرة التبديع.

شرح حديث: «من أحدث في أمرنا». شرح حديث: «من سن في الإسلام». علامة أهل البدع.

المفاضلة والمقارنة بين أرباب البدع. معنى البدعة.

مجالات البدعة.

#### \* البدع والمحدثات وما لا أصل له:

الأذان.

الأضحية.

الأعياد.

الإنشاد الإسلامي.

البناء .

التحبة.

التمسح والتبرك.

التوسل.

الجنائز.

الحج والعمرة.

الخروج.

الدعاء والذِكْر.

الزكاة .

الزواج.

السلام والمصافحة.

الصدقة.

الصلاة.

الصيام.

القرآن.

القرقيعان.

قص الشريط.

الليالي والأيام.

المولد.

الوضوء.

\* الخاتمة.

هذا وأسأل الله العلي العظيم أن ينفع بهذا الكتاب وأن يجزل الثواب لعلمائنا الأفاضل وأن يجعل عملنا صالحاً خالصاً لوجهه الكريم وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

<sup>عتبه</sup> حم<u>ّد بن جبراية الليطر</u>

## وجوب لزوم السنة والحذر من البدعة



الحمد لله الذي أكمل لنا الدين، وأتم علينا النعمة، ورضي لنا الإسلام ديناً، والصلاة والسلام على عبده ورسوله الداعي إلى طاعة ربه، المحذر عن الغلو والبدع والمعاصي، صلى الله عليه وعلى اله وصحبه ومن سار على نهجه واتبع هداه إلى يوم الدين. أما بعد:

فقد اطلعت على المقال الذي نشر بجريدة[إدارت] الأردية الأسبوعية، الصادرة في مدينة كانفور الصناعية بولاية أترابراديش، في صفحتها الأولى، والمتضمن حملة إعلامية ضد المملكة العربية السعودية وتمسكها بعقيدتهاالإسلامية، ومحاربتها للبدع، واتهام عقيدة السلف التي تسير عليها الحكومة، بأنها ليست سنية، مما يهدف به كاتبه إلى التفرقة بين أهل السنة، وتشجيع البدع والخرافات.

وهذا لا شك تدبير سيء، وتصرف خطير، يراد به الإساءة إلى الدين الإسلامي، وبث البدع والضلالات، ثم إن هذا المقال يركز بشكل واضح على موضوع إقامة الاحتفال بمولد الرسول وجعله منطلقا للحديث عن عقيدة المملكة وقيادتها لذا رأيت التنبيه على ذلك، فأقول مستعيناً بالله تعالى:

لا يجوز الاحتفال بمولد الرسول على ولا غيره، بل يجب منعه، لأن ذلك من البدع المحدثة في الدين، ولأن الرسول على لم

يفعله، ولم يأمر به لنفسه، أو لأحد ممن توفى قبله من الأنبياء أو من بناته أو زوجاته، أو أحد أقاربه أو صحابته ولم يفعله خلفاؤه الراشدون ولا غيرهم من الصحابة، رضوان الله عليهم أجمعين، ولا التابعون لهم بإحسان، ولا أحد من علماء الشريعة والسنة المحمدية في القرون المفضلة. وهولاء هم أعلم الناس بالسنة، وأكمل حباً لرسول الله عليه ومتابعة لشرعه ممن بعدهم، ولو كان خيراً لسبقونا إليه.

وقد أمرنا بالاتباع ونهينا عن الإبتداع، وذلك لكمال الدين الإسلامي، والاغتناء بما شرعه الله تعالى ورسوله ﷺ، وتلقاه أهل السنة والجماعة بالقبول، من الصحابة والتابعين لهم بإحسان.

وقد ثبت عن النبي ﷺ إنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»، (۱) متفق على صحته. وفي رواية أخرى لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (۲) وقال عليه الصلاة والسلام في حديث آخر: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة» (۳) وكان يقول في خطبته يوم الجمعة: «أما بعد فإن خير

<sup>(</sup>۱) البخاري «۲۲۹۷» ومسلم «۱۷۱۸».

<sup>(</sup>۲) مسلم «۱۷۱۸» «۱۸».

<sup>(</sup>٣) مسند الإِمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود «٤٦٠٧» والترمذي» «٢٦٧٦» وابن =

الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة»(١) ففي هذه الأحاديث تحذير من إحداث البدع، وتنبيه بأنها ضلالة، تنبيها للأمة على عظيم خطرها، وتنفيراً لهم عن اقترافها والعمل بها والأحاديث في هذا المعني كثيرة. وقال تعالى: ﴿ وَمَا ٓ ءَالنَّكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ نُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنَّهُ فَأَنَّهُواً ﴾ (٢) وقال عز وجل: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْـنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيـمُ ۞﴾(٣) وقال تعالى: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَنْسَوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَوَذَكَّرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ١٩٠٠ وقال تعالى: ﴿ وَٱلسَّابِقُوكَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـدٌ لَمُمْ جَنَّتٍ تَجَـرِي تَعْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدُاْ ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ١٩٠٥ قال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا ﴾ (٦) وهذه الآية تدل دلالة صريحة، على أن الله سبحانه وتعالى قد أكمل لهذه الأمة دينها، وأتم عليها نعمته، ولم يتوف نبيه عليه

ماجه «٤٢» وصحيح الجامع «٢٥٤٦».

<sup>(</sup>۱) مسلم «۸۲۷».

<sup>(</sup>۲) سورة الحشر، الآية: (۷».

<sup>(</sup>٣) سورة النور، الآية: «٦٣».

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب، الآية: «٢١».

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة. الآية: «١٠٠».

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة، الآية: «٣».

الصلاة والسلام إلا بعد ما بلغ البلاغ المبين، وبين للأمة كل ماشرعه الله لها من أقوال وأعمال، وأوضح أن كل مايحدثه الناس بعده، وينسبونه إلى الدين الإسلامي، من أقوال وأعمال، فكله بدعة مردودة على من أحدثها، ولو حسن قصده، وقد ثبت عن أصحاب رسول الله على وعن السلف الصالح بعدهم، التحذير من البدع والترهيب منها، وماذاك إلا لأنها زيادة في الدين، وشرع لم يأذن به الله، وتشبه بأعداء الله من اليهود والنصارى، في زيادتهم في دينهم، وابتداعهم فيه مالم يأذن به الله، ولأن لازمها التنقص للدين الإسلامي، واتهامه بعدم الكمال، ومعلوم ما في هذا من الفساد العظيم، والمنكر الشنيع، والمصادمة لقول الله عز وجل الفساد العظيم، والمنكر الشنيع، والمصادمة لقول الله عز وجل المحذرة من البدع والمنفرة منها.

وإحداث مثل هذه الاحتفالات بالمولد ونحوه يفهم منه: أن الله سبحانه وتعالى لم يكمل الدين لهذه الأمة، وأن الرسول على لم يبلغ ماينبغي للأمة أن تعمل به، حتى جاء هؤلاء المتأخرون فأحدثوا في شرع الله، مالم يأذن به الله زاعمين أن ذلك مما يقربهم إلى الله، وهذا بلا شك، فيه خطر عظيم، واعتراض على الله سبحانه وتعالى وعلى رسوله. والله سبحانه قد أكمل لعباده الدين، وأتم عليهم النعمة، والرسول على قد بلغ البلاغ المبين، ولم يترك طريقاً يوصل إلى الجنة، ويباعد من النار، إلا بينه لأمته، كما ثبت

في الصحيح عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: «ما بعث الله من نبي إلا كان حقاً عليه إن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم وينذرهم شر مايعلمه لهم»(١) رواه مسلم في صحيحه، ومعلوم أن نبينا عليه الصلاة والسلام هو أفضل الأنبياء وخاتمهم، وأكملهم بلاغاً ونصحاً، فلو كان الاحتفال بالموالد من الدين الذي ارتضاه الله سبحانه لعباده، لبينه الرسول على للأمة، أو فعله أصحابه رضي الله عنهم، فلما لم يقع شيء من ذلك، علم إنه ليس من الإسلام في شيء، بل هو من المحدثات التي حذر الرسول على منها أمته، كما تقدم ذلك في الأحاديث السابقة.

وقد صرح جماعة من العلماء بإنكار الموالد والتحذير منها، عملاً بالأدلة المذكورة وغيرها، ومعلوم من القاعدة الشرعية أن المرجع في التحليل والتحريم، ورد ماتنازع فيه الناس إلى كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، كما قال عز وجل: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱلله وَالْمَسُولُ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن نَنزَعُهُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنهُمُ وَمَانَحْنُ بَاللّهِ وَٱلْرَسُولِ إِن كُنهُمُ وَمَانَحْنُ بَاللّهِ وَٱلْرَسُولِ إِن كُنهُمُ وَمَانَحْنَ بَاللّهِ وَٱلْرَسُولِ إِن كُنهُمُ وَمَانَحْنَ بَاللّهِ وَٱلْرَسُولِ إِن كُنهُمُ وَمَانَحْنَ بِاللّهِ وَٱلْرَسُولِ إِن كُنهُمُ وَمَانَحْنَا وَاللّهِ وَاللّهُمُ فِي مَنْ مَا فَعَلَى : ﴿ وَمَا لَحَلَمُ مَا مَانِهُ وَاللّهُ مَا اللّهِ فَاللّهُ وَمَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ عَلّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۸٤٤».

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية: «۹۹».

<sup>(</sup>٣) سورة الشوري، الآية: «١٠».

وإذا رددنا هذه المسألة وهي الاحتفال بالموالد، إلى كتاب الله سبحانه وتعالى، وجدناه يأمرنا باتباع الرسول على فيما جاء به، ويحذرنا عما نهى عنه، ويخبرنا بأن الله سبحانه قد أكمل لهذه الأمة دينها، وليس هذا الاحتفال مما جاء به الرسول على فيكون ليس من الدين الذي أكمله الله لنا، وأمرنا باتباع الرسول فيه.

وإذا رددناه أيضاً إلى سنة رسول الله على الله عله وإذا رددناه أيضاً إلى سنة رسول الله عنهم، فبذلك نعلم أنه ولا أمر به، ولا فعله أصحابه رضي الله عنهم، فبذلك نعلم أنه ليس من الدين، بل من البدع المحدثة، ومن التشبه الأعمى بأهل الكتاب من اليهود والنصارى في أعيادهم. وبذلك يتضح لكل من له أدنى بصيرة ورغبة في الحق، وإنصاف في طلبه، أن الاحتفال بجميع الموالد ليس من دين الإسلام في شيء، بل هو من البدع المحدثات، التي أمرنا الله سبحانه ورسوله عليه الصلاة والسلام بتركها والحذر منها.

ولا ينبغي للعاقل أن يغتر بكثرة من يفعله من الناس، في سائر الأقطار فإن الحق لا يعرف بكثرة الفاعلين، وإنما يعرف بالأدلة الشرعية، كما قال تعالى عن اليهود والنصارى: ﴿ وَقَالُوا لَنَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ تِلْكَ أَمَانِيُهُمُ قُلُ هَاتُوا بُرُهَانَكُمُ مَا إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ شَهُ (١) وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعَ بُرُهَانَكُمُ مَا إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ شَهُ (١) وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: «١١١».

## 

ثم إن غالب هذه الاحتفالات مع كونها بدعة، لا تخلو في أغلب الأحيان، وفي بعض الأقطار من اشتمالها على منكرات أخرى، كاختلاط النساء بالرجال، واستعمال الأغاني والمعازف، وشرب المسكرات والمخدرات وغير ذلك من الشرور. وقد يقع فيها ماهو أعظم من ذلك، وهو الشرك الأكبر وذلك بالغلو في رسول الله ﷺ أو غيره من الأولياء، ودعائه والاستغاثة به وطلب المدد منه، واعتقاد أنه يعلم الغيب ونحو ذلك من الأمور التي تكفر فاعلها، وقد صح عن رسول الله ﷺ أنه قال: «إياكم والغلو في الدين فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين »(٢) وقال عليه الصلاة والسلام: «لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم، إنما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله»(٣) أخرجه البخاري في صحيحه، ومما يدعو إلى العجب والاستغراب أن الكثير من الناس ينشغل ويجتهد في حضور هذه الاحتفالات المبتدعة، ويدافع عنها، ويتخلف عما أوجب الله عليه، من حضور الجمع والجماعات، ولا يرفع بذلك راساً، ولا يرى أنه أتى منكراً عظيماً. ولا شك أن

سورة الأنعام، الآية: «١١٦».

<sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ١/ ٢١٥، ٣٤٧ والنسائي ٥/ ٢٦٨ وابن ماجة «٣٠٢٩». ومستدرك الحاكم ١/ ٤٦٦ وصحيح الجامع «٢٦٧٧».

<sup>(</sup>٣) البخاري «٣٤٤٥».

ذلك من ضعف الإيمان، وقلة البصيرة، وكثرة ما ران على القلوب من صنوف الذنوب والمعاصي، نسأل الله العافية لنا ولسائر المسلمين.

وأغرب من ذلك أن بعضهم يظن أن رسول الله على يحضر المولد، ولهذا يقومون له محيين ومرحبين، وهذا من أعظم الباطل وأقبح الجهل، فإن الرسول على لا يخرج من قبره قبل يوم القيامة. ولا يتصل بأحد من الناس، ولا يحضر اجتماعاتهم، بل هو مقيم في قبره إلى يوم القيامة، وروحه في أعلا عليين عند ربه في دار الكرامة، كما قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ مُمَّ إِنَّكُم بَعَدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ فَيَ أَلَكُم بَعَدُ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ فَيُ أَلِكُم بَعَدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ فَي أَلَا أُول من فَرَّ إِنَّكُم بَعَدَ دَلِكَ لَمَيْتُونَ فَي أَلَا أَول من الله عنه القيامة وأنا أول شافع وأول مشفع (٢) فهذه الآية والحديث الشريف، وماجاء بمعناهما من الآيات والأحاديث، كلها تدل على أن النبي على وغيره من الأموات، إنما يخرجون من قبورهم يوم القيامة، وهذا أمر مجمع عليه بين علماء المسلمين، قبورهم يوم القيامة، وهذا أمر مجمع عليه بين علماء المسلمين، ليس فيه نزاع بينهم، فينبغي لكل مسلم التنبه لهذه الأمور، والحذر مما أحدثه الجهال وأشباههم، من البدع والخرافات التي ما أنزل الله بها من سلطان.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: «١٦».

<sup>(</sup>۲) مسلم «۸۷۲۷».

أما الصلاة والسلام على رسول الله على من أفضل القربات، ومن الأعمال الصالحات، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ وَمَلَيْكَ عَلَى اللّهِ عَلَى النّبِي عَلَى النّبِي عَلَى النّبِي عَلَى واحدة صلى الله علي علي واحدة صلى الله عليه بها عشرا» (١) وقال النبي على عمروعة في جميع الأوقات، ومتأكدة في عليه بها عشرا» (٢) وهي مشروعة في جميع الأوقات، ومتأكدة في اخر كل صلاة، بل واجبة عند الكثير من أهل العلم في التشهد الأخير من كل صلاة، وسنة مؤكدة في مواضع كثيرة، منها ما بعد الأذان، وعند ذكره على أردت التنبيه عليه نحو هذه المسألة، وفيه كفاية إن شاء الله لمن فتح الله عليه وأنار بصيرته.

وإنه ليؤسفنا جداً أن تصدر مثل هذه الاحتفالات البدعية، من مسلمين متمسكين بعقيدتهم، وحبهم لرسول الله على ونقول لمن يقول بذلك، إذا كنت سنياً ومتبعاً لرسول الله على فعل فعل ذلك هو أو أحد من صحابته الكرام، أو التابعين لهم بإحسان، أم هو التقليد الأعمى لأعداء الإسلام، من اليهود والنصارى ومن على شاكلتهم.

وليس حب الرسول على يتمثل فيما يقام من الاحتفالات

سورة الأحزاب، الآية: «٥٦».

<sup>(</sup>۲) مسلم «۲۸٤».

بمولده، بل بطاعته فيما أمر به، وتصديقه فيما أخبر به، واجتناب مانهي عنه وزجر، وألا يعبد الله إلا بما شرع. وكذا بالصلاة عليه عند ذكره، وفي الصلوات وفي كل وقت ومناسبة. وليست الوهابية حسب تعبير الكاتب بدعاً في إنكار مثل هذه الأمور البدعية، بل عقيدة الوهابية: هي التمسك بكتاب الله وسنة رسوله عَلَيْتُهُ، والسير على هديه، وهدي خلفائه الراشدين، والتابعين لهم بإحسان، وماكان عليه السلف الصالح، وأئمة الدين والهدى، أهل الفقه والفتوى في باب معرفة الله، وإثبات صفات كماله ونعوت جلاله، التي نطق بها الكتاب العزيز، وصحت بها الأخبار النبوية، وتلقتها صحابة رسول الله عَلَيْ بالقبول والتسليم. يثبتونها ويؤمنون بها ويمرونهاكما جاءت، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل، ويتمسكون بما درج عليه التابعون، وتابعوهم من أهل العلم والإيمان والتقوى، وسلف الأمة وأئمتها، ويؤمنون بأن أصل الإيمان وقاعدته هي شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وهي أصل الإيمان بالله وحده، وهي أفضل شعب الإيمان. ويعلمون بأن هذا الأصل لابد فيه من العلم والعمل والإقرار بإجماع المسلمين، ومدلوله وجوب عبادة الله وحده لا شريك له، والبراءة من عبادة ماسواه، كائنا من كان، وأن هذا هو الحكمة التي خلقت لها الجن والإنس، وأرسلت لها الرسل وأنزلت بها الكتب، وهي تتضمن كمال الذل والحب لله وحده، وتتضمن كمال الطاعة والتعظيم، وأن هذا هو دين الإسلام الذي لا يقبل الله ديناً سواه، لا من الأولين ولا من الآخرين، فإن الأنبياء على دين الإسلام، وبعثوا بالدعوة إليه، وما يتضمن من الإستسلام لله وحده، فمن استسلم له ولغيره، أو دعاه ودعا غيره كان مشركا، ومن لم يستسلم له كان مستكبراً عن عبادته قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَعَلَيْ مَا يَخُلُوا الله وَعَلَيْ الله وَعَلَيْ الله وَعَلَيْ الله وَلَا الله على تحقيق شهادة أن محمداً رسول الله، ونبذ البدع والخرافات، وكل مايخالف الشرع الذي جاء به محمد رسول الله .

وهذا هو الذي يعتقده الشيخ - محمد بن عبدالوهاب - رحمه الله تعالى - ويدين الله به، ويدعو إليه، ومن نسب إليه خلاف هذا فقد كذب وافترى إثماً مبيناً، وقال ماليس له به علم. وسيجزيه الله ما وعد به أمثاله من المفترين، وأبدى رحمه الله تعالى من التقارير المفيدة، والأبحاث الفريدة، والمؤلفات الجليلة، على كلمة الإخلاص والتوحيد، وشهادة أن لا إله إلا الله، ومادل عليه الكتاب والسنة والإجماع، من نفي استحقاق العبادة والإلهية عما سوى الله وإثبات ذلك لله سبحانه وتعالى على وجه الكمال المنافي للشرك دقيقه وجليله، ومن عرف مصنفاته وماثبت عنه، وعرف واشتهر من دعوته، وأمره وما عليه

سورة النحل، الآية: «٣٦».

الفضلاء النبلاء من أصحابه وتلامذته، تبين له أنه على ماكان عليه السلف الصالح، وأئمة الدين والهدى، من إخلاص العبادة لله وحده، ونبذ البدع والخرافات، وهذا هو الذي قام عليه حكم السعودية، وعلماؤها يسيرون عليه والحمد لله، وليست الحكومة السعودية متصلبة إلا ضد البدع، والخرافات للدين الإسلامي، والغلو المفرط الذي نهى عنه الرسول ﷺ، والعلماء والمسلمون بالسعودية وحكامهم، يحترمون كل مسلم احتراماً شديداً، ويكنون لهم الولاء والمحبة والتقدير، من أي قطر أو جهة كان، وإنما ينكرون على أصحاب العقائد الضالة مايقيمونه من بدع وخرافات وأعياد مبتدعة، وإقامتها والاحتفال بها، مما لم يأذن به الله ولا رسوله، ويمنعون ذلك، لأنه من محدثات الأمور وكل محدثة بدعة، والمسلمون مأمورون بالاتباع لا بالابتداع لكمال الدين الإسلامي واغتنائه بما شرعه الله ورسوله ﷺ، وتلقاه أهل السنة والجماعة، بالقبول من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، ومن نهج نهجهم.

وليس منع الاحتفال البدعي بمولد الرسول على ومايكون فيه من غلو أو شرك ونحو ذلك عملاً غير إسلامي، أو إهانة لرسول الله على بل هو طاعة له وامتثال لأمره، حيث قال: «إياكم والغلو في الدين فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في

الدين (() وقال: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم إنما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله (7).

هذا ما أردت التنبيه عليه في المقال المشار إليه. والله المسئول أن يوفقنا وسائر المسلمين للفقه في دينه والثبات عليه، وأن يمن على الجميع بلزوم السنة، والحذر من البدعة، إنه جواد كريم وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة١/ ٢٢٧) (سماحة المفتى الشيخ عبدالعزيز بن باز)

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ١/ ٢١٥، ٣٤٧٢ والنسائي ٢٦٨/٥ وابن ماجة (٣٠٢٩) ومستدرك الحاكم ١/ ٤٦٦ وصحيح الجامع (٢٦٧٧).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٤٤٥).



# الابداع في كمال الشرع وخطر الابتداع



الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، أرسله الله تعالى بالهدى ودين الحق فبلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة وجاهد في الله حق جهاده حتى أتاه اليقين وترك أمته على محجة بيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك، بين فيها ماتحتاجه الأمة في جميع شئونها حتى قال أبو ذر رضي الله عنه: «ماترك النبي على طائراً يقلب جناحيه في السماء إلا ذكر لنا منه علماً» وقال رجل من المشركين جناحيه في السماء إلا ذكر لنا منه علمكم نبيكم حتى الخراة – آداب لسلمان الفارسي رضي الله عنه علمكم نبيكم حتى الخراة – آداب قضاء الحاجة – قال: «نعم، لقد نهانا أن نستقبل القبلة بغائط أو بول أو أن نستنجي بأقل من ثلاثة أحجار، أو أن نستنجي باليمين أو أن نستنجي برجيع أو عظم».

وإنك لترى هذا القرآن العظيم قد بين الله تعالى فيه أصول الدين وفروع الدين فبين التوحيد بجميع أنواعه وبين حتى آداب المجالس والاستئذان قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواً إِذَا قِيلَ لَكُمُّ مَا يَشَكُواْ فِي اللّهُ لَكُمُّ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا قِيلَ لَكُمُّ مَا يَشَكُواْ فِي اللّهُ لَكُمُّ ﴿ (١) وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمُ حَتَّى تَسْتَأْفِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَى الْمَالِمُواْ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، الآية: «١١».

ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ شَيْ فَإِن لَمْ تَجِدُواْ فِيهَاۤ أَحَدَا فَلا نَدْخُلُوهَا حَقَى يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَٱرْجِعُواْ هُوَ أَزْكَى لَكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ شَهُ اللهُ عَلَيمٌ اللهُ اللهُ عَلَيمٌ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيمٌ اللهُ الل

حتى آداب اللباس قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْقَوَعِدُ مِنَ ٱلنِّسَاءِ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسِ عَلَيْهِ ﴾ جُنَاحُ أَن يَضَعْ ﴿ يَنَابَهُ ﴾ غَيْرَ مُتَ بَرِّحَنَ بِرِينَةٍ ﴾ (٢) ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنِّي قُلُ لِأَزْوَحِكَ وَبِنَائِكَ وَنِسَاءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِ فَ مَنَائِقِ مَن مِن نِينَةٍ فَي وَلِكَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ وَلَا يَضْرِينَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ ﴾ (٤) ﴿ وَلَيْسَ ٱلْبِرُ بِأَن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَيْر ذلك من الآيات الكثيرة التي يتبين بها أن النقص ولهذا قال الله تعالى في وصف القرآن: ﴿ وَلَزَلُنَا عَلَيْكَ اللهِ في الْكِتَبَ بَيْنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١) فما من شيء يحتاج الناس إليه في منطوقاً وإما مفهوماً.

سورة النور، الآيتان: «۲۸،۲۷».

<sup>(</sup>۲) سورة النور، الآية: «٦٠».

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: «٩٥».

<sup>(</sup>٤) سورة النور، الآية: «٣١».

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: «١٨٩».

<sup>(</sup>٦) سورة النحل، الآية: «٨٩».

أيها الأخوة: إن بعض الناس يفسر قول الله تعالى: ﴿ وَمَا مِن وَابَّةِ فِي الْأَرْضِ وَلاَ طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلّا أَمُمُ أَمْنَاكُمُ مَّا فَرَطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن شَيْءِ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم يُحَشَرُون ﴿ اللهِ يَفْسِر قوله: ﴿ مَّا فَرَطْنَا فِي الْكِتَبِ الْمَنَّ عِلَى أَن الكتاب هنا اللوح على أن الكتاب القرآن والصواب أن المراد بالكتاب هنا اللوح المحفوظ، وأما القرآن فإن الله تعالى وصفه بأبلغ من النفي وهو قوله: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ فهذا أبلغ وأبين من قوله: ﴿ وَنَزّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ ولعل قائلًا يقول أين نجد أعداد قوله: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ ولعل قائلًا يقول أين نجد أعداد الصلوات الخمس في القرآن؟ وعدد كل صلاة في القرآن؟ وكيف يستقيم أننا لا نجد في القرآن بيان أعداد ركعات كل صلاة والله يقول: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبَ بِنَيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾.

والجواب على ذلك أن الله تعالى بين لنا في كتابه أنه من الواجب علينا أن نأخذ بما قاله الرسول عليه وبما دلنا عليه ومن يُطِع الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهُ (٢) ﴿ وَمَا ءَائنكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَنكُمُ عَنَهُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَنكُمُ عَنّهُ فَانتَهُوا ﴾ (٣) فما بينته السنة فإن القرآن قد دل عليه لأن السنة أحد قسمي الوحي الذي أنزله الله على رسوله وعلمه إياه كما قال الله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِنْبَ وَالْجِكُمَةَ ﴾ (٤) وعلى هذا فما جاء تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِنْبَ وَالْجِكُمَةَ ﴾ (٤)

سورة الأنعام، الآية: «٣٨».

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: «٨٠».

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية: «٧».

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: «١١٣».

في السنة فقد جاء في كتاب الله عز وجل.

أيها الأخوة: إذا تقرر ذلك عندكم فهل النبي ﷺ توفي وقد بقي شيء من الدين المقرب إلى الله تعالى لم يبينه؟.

أبداً فالنبي عليه الصلاة والسلام بين كل الدين إما بقوله وإما بفعله وإما بإقراره إما ابتداءاً أو جواباً عن سؤال وأحياناً يبعث الله أعرابياً من أقصى البادية ليأتي إلى رسول الله على يسأل عن شيء من أمور الدين لا يسأله عنه الصحابة الملازمون لرسول الله عن ولهذا كانوا يفرحون أن يأتي أعرابي يسأل النبي على عن بعض المسائل، ويدلك على أن النبي على ماترك شيئاً مما يحتاجه الناس في عبادتهم ومعاملتهم وعيشهم إلا بينه يدلك على ذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱ كُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمَّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسلامَ دِيناً ﴾ (١).

إذا تقرر ذلك عندك أيها المسلم فاعلم أن كل من ابتدع شريعة في دين الله ولو بقصد حسن فإن بدعته هذه مع كونها ضلالة تعتبر طعناً في دين الله عز وجل، تعتبر تكذيباً لله تعالى في قوله: ﴿ ٱلْمُوْمَ ٱكْمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ لأن هذا المبتدع الذي ابتدع شريعة في دين الله تعالى وليست في دين الله تعالى كأنه يقول بلسان الحال إن الدين لم يكمل لأنه قد بقي عليه هذه الشريعة التي ابتدعها يتقرب

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة، الآية: «٣».

بها إلى الله عز وجل ومن عجب أن يبتدع الإنسان بدعة تتعلق بذات الله عز وجل وأسمائه وصفاته ثم يقول إنه في ذلك معظم لربه، إنه في ذلك ممتثل لقوله تعالى: ﴿ فَكَلا بَجَعَلُوا لِللّهِ أَندَادًا ﴾ (١) إنك لتعجب من هذا أن يبتدع هذه البدعة في دين الله المتعلقة بذات الله التي ليس عليها سلف الأمة ولا أئمتها ثم يقول إنه هو المنزه لله وإنه هو المعظم لله وإنه هو الممتثل لقول الله تعالى: ﴿ فَكَلا بَجَعَلُوا لِللّهِ أَندَادًا ﴾ وأن من خالف ذلك فهو ممثل مشبه أو نحو ذلك من ألقاب السوء.

ومن العجب أن مثل هؤلاء يقولون نحن المعظمون لله ولرسوله، وهم إذا ابتدعوا في دين الله وفي شريعته التي جاء بها رسول الله ماليس منها فإنهم بلا شك متقدمون بين يدي الله ورسوله وقد قال الله عز وجل: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَيْهِ وَرَسُولِهِ عَلَيْهِ وَرَسُولِهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَرَسُولِهِ عَلَيْهِ وَرَسُولُهِ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهُ وَلَيْهُ عَلَيْهِ وَلَهُ لَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَيْهُ وَلَهُ وَلَّهُ عَلَهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: «٢٢».

## وَانَقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ١٠٠٠.

أيها الأخوة: إني سائلكم ومناشدكم بالله عز وجل وأريد منكم أن يكون الجواب من ضمائركم لا من عواطفكم، من مقتضى دينكم لا من مقتضى تقليدكم. ما تقولون فيمن يبتدعون في دين الله ماليس منه سواء فيما يتعلق بذات الله وصفات الله وأسماء الله أو فيما يتعلق برسول الله علي شم يقولون نحن المعظمون لله ولرسول الله أهؤلاء أحق بأن يكونوا معظمين لله ولرسول الله؟ أم أولئك القوم الذين لا يحيدون قيد أنملة عن شريعة الله، يقولون فيما جاء من الشريعة آمنا وصدقنا فيما أخبرنا به وسمعنا وأطعنا، فيما أمرنا به أو نهينا عنه، ويقولون فيما لم تأت به الشريعة احجمنا وانتهينا وليس لنا أن نتقدم بين يدي الله ورسوله، وليس لنا أن نقول في دين الله ماليس منه. أيهما أحق أن يكون محباً لله ورسوله ومعظماً لله ورسوله؟ لا شك أن الذين قالوا آمنا وصدقنا فيما أخبرنا به وسمعنا وأطعنا فيما أمرنا به وقالوا كففنا وانتهينا عما لم نؤمر به، وقالوا نحن أقل قدراً في نفوسنا من أن نجعل في شريعة الله ماليس منها أو أن نبتدع في دين الله ماليس منه، لا شك أن هؤلاء هم الذين عرفوا قدر أنفسهم وعرفوا قدر خالقهم هؤلاء هم الذين عظموا الله ورسوله وهم الذين أظهروا

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، الآية: «١».

صدق محبتهم لله ورسوله.

لا أولئك الذين يبتدعون في دين الله ماليس منه في العقيدة أو القول أو العمل وإنك لتعجب من قوم يعرفون قول رسول الله على الله ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار»(۱) ويعلمون أن قوله: «كل بدعة» كلية عامة شاملة مسورة بأقوى أدوات الشمول والعموم «كل» والذي نطق بهذه الكلية صلوات الله وسلامه عليه يعلم مدلول هذا اللفظ وهو أفصح الخلق، وأنصح الخلق للخلق لا يتلفظ إلا بشيء يقصد معناه. إذن فالنبي على حينما قال: «كل بدعة ضلالة»(۲) كان يدري مايقول، وكان يدري معنى مايقول، وقد صدر هذا القول منه عن كمال نصح للأمة.

وإذا تم في الكلام هذه الأمور الثلاثة - كمال النصح، والإرادة، وكمال البيان والفصاحة وكمال العلم والمعرفة - دل ذلك على أن الكلام يراد به مايدل عليه من المعنى أفبعد هذه الكلية يصح أن نقسم البدعة إلى أقسام ثلاثة، أو إلى أقسام خمسة؟ أبداً هذا لا يصح، وما ادعاه بعض العلماء من أن هناك بدعة حسنة. فلا تخلوا من حالين:

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجه (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>٢) انظر تخريج الحديث السابق.

١ - أن لا تكون بدعة لكن يظنها بدعة.

٢ - أن تكون بدعة فهي سيئة لكن لا يعلم عن سوئها.

فكل ما ادُعى أنه بدعة حسنة فالجواب عنه بهذا. وعلى هذا فلا مدخل لأهل البدع في أن يجعلوا من بدعهم بدعة حسنة وفي يدنا هذا السيف الصارم من رسول الله على: «كل بدعة ضلالة»(١). إن هذا السيف الصارم إنما صنع في مصانع النبوة والرسالة إنه لم يصنع في مصانع النبوة وصاغه النبي يصنع في مصانع النبوة وصاغه النبي السيف هذه الصياغة البليغة فلا يمكن لمن بيده مثل هذا السيف الصارم أن يقابله أحد ببدعة يقول إنها حسنة ورسول الله على يقول: «كل بدعة ضلالة»(١).

وكأني أحس أن في نفوسكم دبيباً يقول ماتقول في قول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه الموفق للصواب حينما أمر أبي ابن كعب وتميماً الداري أن يقوما بالناس في رمضان فخرج والناس على إمامهم مجتمعون فقال: «نعمت البدعة هذه والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون».

فالجواب عن ذلك من وجهين:

الوجه الأول: أنه لا يجوز لأحد من الناس أن يعارض كلام

<sup>(</sup>١) انظر تخريج الحديث السابق.

<sup>(</sup>٢) انظر تخريج الحديث السابق.

الرسول على بأي كلام لا بكلام أبي بكر الذي هو أفضل الأمة بعد نبيها، ولا نبيها، ولا بكلام عمر الذي هو ثاني هذه الأمة بعد نبيها، ولا بكلام على بكلام عثمان الذي هو ثالث هذه الأمة بعد نبيها ولا بكلام علي الذي هو رابع هذه الأمة بعد نبيها ولا بكلام أحد غيرهم لأن الله تعالى يقول: ﴿ فَلْيَحْذَرِ اللَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ الله الله الله الفتنة؟ عَذَابٌ أَلِيمٌ إِنَ الله الإمام أحمد رحمه الله «أتدري ما الفتنة؟ الفتنة الشرك لعله إذا رد بعض قول النبي على أن يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك» ا. هـ

وقال ابن عباس رضي الله عنهما: «يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء أقول قال رسول الله ﷺ وتقولون قال أبوبكر وعمر».

الوجه الثاني: إننا نعلم علم اليقين أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه من أشد الناس تعظيماً لكلام الله تعالى ورسوله على حدود الله تعالى حتى كان يوصف بأنه كان وقافاً عند كلام الله تعالى. وماقصة المرأة التي عارضته – إن صحت القصة – في تحديد المهور بمجهولة عند الكثير حيث عارضته بقوله تعالى: ﴿ وَءَاتَيْتُمْ إِحَدَطُهُنَّ قِنطَارًا ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: «٦٣».

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية: «۲۰».

فانتهى عمر عما أراد من تحديد المهور. لكن هذه القصة في صحتها نظر. لكن المراد بيان أن عمر كان وقافاً عند حدود الله تعالى لا يتعداها، فلا يليق بعمر رضي الله عنه وهو من هو أن يخالف كلام سيد البشر محمد ﷺ وأن يقول عن بدعة «نعمت البدعة». وتكون هذه البدعة هي التي أرادها رسول الله ﷺ بقوله: «كل بدعة ضلالة»(١) بل لابد أن تنزل البدعة التي قال عنها عمر إنها «نعمت البدعة» على بدعة لا تكون داخلة تحت مراد النبي عَلَيْكُمْ في قوله: «كل بدعة ضلالة» فعمر رضي الله عنه يشير بقوله: «نعمت البدعة هذه» إلى جمع الناس على إمام واحد بعد أن كانوا متفرقين وكان أصل قيام رمضان من رسول الله ﷺ فقد ثبت في الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي عَلَيْكَة قام في الناس ثلاث ليال وتأخر عنهم في الليلة الرابعة وقال: «إني خشيت أن تفرض عليكم فتعجزوا عنها»(٢) فقيام الليل في رمضان جماعة من سنة الرسول عليه الصلاة والسلام وسماها عمر رضي الله عنه بدعة باعتبار أن النبي ﷺ لما ترك القيام صار الناس متفرقين يقوم الرجل لنفسه ويقوم الرجل ومعه الرجل والرجل ومعه الرجلان والرهط والنفر في المسجد فرأى أمير المؤمنين عمر رضى الله عنه برأيه السديد الصائب أن يجمع الناس على إمام واحد فكان هذا

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۷۸).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٩٢٤) ومسلم (٧٦١).

الفعل بالنسبة لتفرق الناس من قبل بدعة فهي بدعة اعتبارية إضافية وليست بدعة مطلقة إنشائية أنشأها عمر رضي الله عنه لأن هذه السنة كانت موجودة في عهد الرسول عليه العلام حتى أعادها عمر رضي الله منذ عهد الرسول عليه الصلاة والسلام حتى أعادها عمر رضي الله عنه وبهذا التقعيد لا يمكن أبداً أن يجد أهل البدع من قول عمر هذا منفذاً لما استحسنوه من بدعهم.

وقد يقول قائل: هناك أشياء مبتدعة قبلها المسلمون وعملوا بها وهي لم تكن معروفة في عهد النبي على كالمدارس وتصنيف الكتب وما أشبه ذلك وهذه البدعة استحسنها المسلمون وعملوا بها ورأوا أنها من خيار العمل فكيف تجمع بين هذا الذي يكاد أن يكون مجمعاً عليه بين المسلمين وبين قول قائد المسلمين ونبي المسلمين ورسول رب العالمين على الله بدعة ضلالة شاكلة المسلمين ورسول رب العالمين على المسلمين ورسول رب العالمين ورسول رب العالمين على المسلمين ورسول رب العالمين والمسلمين ورسول رب العالمين ورسول رب العالمين ورسول رب العالمين المسلمين ورسول رب العالمين ورب ورسول رب العالمين ورسول ورب ورسول رب العالمي ورب ورسول ورب ورب ورب ورب ورب ورب ورب و

فالجواب: أن نقول هذا في الواقع ليس ببدعة بل هذا وسيلة الى مشروع والوسائل تختلف باختلاف الأمكنة والأزمنة ومن القواعد المقررة أن الوسائل لها أحكام المقاصد فوسائل المشروع مشروعة ووسائل غير المشروع غير مشروعة بل وسائل المحرم حرام. والخير إذا كان وسيلة للشر كان شراً ممنوعاً واستمع إلى الله عز وجل يقول: ﴿ وَلا تَسُبُّوا اللهِ عَن وَجل يقول: ﴿ وَلا تَسُبُّوا اللهِ عَن وَجل يقول: ﴿ وَلا تَسُبُّوا اللهِ عَن وَجل يقول: ﴿

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱،۸).

عَدَوًا بِغَيْرِعِلْمِ الله المشركين ليس عدوا بل حق وفي محله لكن سب رب العالمين عدو وفي غير محله وعدوان وظلم، ولهذا لما كان سب آلهة المشركين المحمود سبباً مفضياً إلى سب الله كان محرماً ممنوعاً، سقت هذا دليلا على أن الوسائل لها أحكام المقاصد فالمدارس وتصنيف العلم وتأليف الكتب وإن كان بدعة لم يوجد في عهد النبي على هذا الوجه إلا أنه ليس مقصداً بل هو وسيلة والوسائل لها أحكام المقاصد. ولهذا لو بنى مدرسة شخص مدرسة لتعليم علم محرم كان البناء حراماً ولو بنى مدرسة لتعليم علم شروعاً.

فإن قال قائل: كيف تجيب عن قول النبي ﷺ: «من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة» (٢٠) وسن بمعنى «شرع».

فالجواب: أن من قال: «من سن في الإسلام سنة حسنة» هو القائل: «كل بدعة ضلالة» (٣) ولا يمكن أن يصدر عن الصادق المصدوق قول يكذب له قولا آخر ولا يمكن أن يتناقض كلام رسول الله عليه أبداً، ولا يمكن أن يرد على معنى واحد مع التناقض أبداً، ومن ظن أن كلام الله تعالى أو كلام رسوله عليه متناقض

<sup>(</sup>۱) سورة الأنعام، الآية: «۱۰۸».

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۰۱۷).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٧٦٨).

فليعد النظر، فإن هذا الظن صادر إما عن قصور منه، وإما عن تقصير. ولا يمكن أن يوجد في كلام الله تعالى أو كلام رسوله عليه تناقض أبداً.

وإذا كان كذلك فبيان عدم مناقضة حديث «كل بدعة ضلالة» لحديث «من سن في الإسلام سنة حسنة» أن النبي على يقل يقول: «من سن في الإسلام» والبدع ليست من الإسلام، ويقول «حسنة» والبدعة ليست بحسنة، وفرق بين السن والتبديع.

وهناك جواب لا بأس به: أن معنى «من سن» من أحيا سنة كانت موجودة فعدمت فأحياها وعلى هذا فيكون «السن» إضافيا نسبيا كما تكون البدعة إضافية نسبية لمن أحيا سنة بعد أن تركت.

وهناك جواب ثالث: يدل له سبب الحديث وهو قصة النفر الذين وفدوا إلى النبي على وكانوا في حالة شديدة من الضيق، فدعا النبي على التبرع لهم فجاء رجل من الأنصار بيده صرة من فضة كادت تثقل يده فوضعها بين يدي الرسول على فجعل وجه النبي عليه الصلاة والسلام يتهلل من الفرح والسرور وقال: «من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة» فهنا يكون معنى «السن» سن العمل تنفيذاً وليس سن العمل تشريعاً، فصار معنى «من سن في الإسلام سنة حسنة» من عمل بها تنفيذاً لا تشريعاً لأن التشريع ممنوع «كل بدعة ضلالة».

وليعلم أيها الاخوة أن المتابعة لا تتحقق إلا إذا كان العمل

#### موافقاً للشريعة في أمور ستة:

الأول: السبب فإذا تعبد الإنسان لله عبادة مقرونة بسبب ليس شرعياً فهي بدعة مردودة على صاحبها مثال ذلك أن بعض الناس يحيى ليلة السابع والعشرين من رجب بحجة أنها الليلة التي عرج فيها برسول الله على فالتهجد عبادة ولكن لما قرن بهذا السبب كان بدعة لأنه بنى هذه العبادة على سبب لم يثبت شرعاً. وهذا الوصف - موافقة العبادة للشريعة في السبب - أمر مهم يتبين به ابتداع كثير مما يظن أنه من السنة وليس من السنة.

الثاني: الجنس فلا بد أن تكون العبادة موافقة للشرع في جنسها فلو تعبد إنسان لله بعبادة لم يشرع جنسها فهي غير مقبولة مثال ذلك أن يضحي رجل بفرس فلا يصح أضحية لأنه خالف الشريعة في الجنس فالأضاحي لا تكون إلا من بهيمة الأنعام، الإبل، البقر، الغنم.

الثالث: القدر فلو أراد إنسان أن يزيد صلاة على أنها فريضة فنقول: هذه بدعة غير مقبولة لأنها مخالفة للشرع في القدر ومن باب أولى لو أن الإنسان صلى الظهر مثلا خمساً فإن صلاته لا تصح بالاتفاق.

الرابع: الكيفية فلو أن رجلاً توضأ فبدأ بغسل رجليه ثم مسح رأسه ثم غسل يديه ثم وجهه فنقول: وضوءه باطل لأنه مخالف للشرع في الكيفية.

الخامس: الزمان فلو أن رجلا ضحى في أول أيام ذي الحجة فلا تقبل الأضحية لمخالفة الشرع في الزمان. وسمعت أن بعض الناس في شهر رمضان يذبحون الغنم تقرباً لله تعالى بالذبح وهذا العمل بدعة على هذا الوجه لأنه ليس هناك شيء يتقرب به إلى الله بالذبح إلا الأضحية والهدي والعقيقة، أما الذبح في رمضان مع اعتقاد الأجر على الذبح كالذبح في عيد الأضحى فبدعة. وأما الذبح لأجل اللحم فهذا جائز.

السادس: المكان فلو أن رجلاً اعتكف في غير مسجد فإن اعتكافه لا يصح وذلك لأن الاعتكاف لا يكون إلا في المساجد ولو قالت إمرأة أريد أن أعتكف في مصلى البيت. فلا يصح اعتكافها لمخالفة الشرع في المكان. ومن الأمثلة لو أن رجلا أراد أن يطوف فوجد المطاف قد ضاق ووجد ماحوله قد ضاق فصار يطوف من وراء المسجد فلا يصح طوافه لأن مكان الطواف البيت قال الله تعالى لإبراهيم الخليل: ﴿ وَطَهِ تَرْ بَيْتِيَ لِلطَّ آيِفِينَ ﴾ (١٠).

فالعبادة لا تكون عملاً صالحاً إلا إذا تحقق فيها شرطان:

الأول: الإخلاص.

الثاني: المتابعة.

والمتابعة لا تتحقق إلا بالأمور الستة الآنفة الذكر.

سورة الحج، الآية: «٢٦».

وإنني أقول لهؤلاء الذين ابتلوا بالبدع الذين قد تكون مقاصدهم حسنة ويريدون الخير إذا أردتم الخير فلا والله نعلم طريقاً خيراً من طريق السلف رضي الله عنهم.

أيها الإخوة: عضوا على سنة الرسول ﷺ بالنواجذ واسلكوا طريق السلف الصالح وكونوا على ماكانوا عليه وانظروا هل يضيركم ذلك شيئاً؟.

وإني أقول - وأعوذ بالله أن أقول ماليس لي به علم - أقول إنك لتجد الكثير من هؤلاء الحريصين على البدع يكون فاتراً في تنفيذ أمور ثبتت شرعيتها وثبتت سنيتها فإذا فرغوا من هذه البدع قابلوا السنن الثابتة بالفتور، وهذا كله من نتيجة أضرار البدع على القلوب فالبدع أضرارها على القلوب عظيمة، وأخطارها على اللوب فالبدع أضرارها على اللوب عظيمة، وأخطارها على الدين جسيمة فما ابتدع قوم في دين الله بدعة إلا أضاعوا من السنة مثلها أو أشد، كما ذكر ذلك بعض أهل العلم من السلف.

لكن الإنسان إذا شعر أنه تابع لا مشرع حصل له بذلك كمال الخشية والخضوع والذل والعبادة لرب العالمين، وكمال الإتباع لإمام المتقين وسيد المرسلين ورسول رب العالمين محمد عليها.

إنني أوجه نصيحة إلى كل إخواني المسلمين الذين استحسنوا شيئاً من البدع سواءً فيما يتعلق بذات الله، أو أسماء الله أو صفات الله أو فيما يتعلق برسول الله ﷺ وتعظيمه أن يتقوا الله

ويعدلوا عن ذلك. وأن يجعلوا أمرهم مبنياً على الاتباع لا على الابتداع، على الإخلاص لا على الاشراك، على السنة لا على البدعة، على مايحبه الرحمن لا على مايحبه الشيطان ولينظروا ماذا يحصل لقلوبهم من السلامة، والحياة، والطمأنينة، وراحة البال والنور العظيم.

وأسأل الله تعالى أن يجعلنا هداة مهتدين وقادة مصلحين وأن ينير قلوبنا بالإيمان والعلم وأن لا يجعل علمنا وبالأعلينا وأن يسلك بنا طريق عباده المؤمنين وأن يجعلنا من أوليائه المتقين وحزبه المفلحين.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه. (الإِبداع في كمال الشرع وخطر الابتداع ص٤)(فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين)

\* \* \* \*

## خطورة البدعة



يقول الله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَٱمْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا ﴾ (١) وذلك يقتضي بلا شك أن الله تعالى ماقبض نبيه ﷺ، إلا بعد أن بلغ الرسالة، وأدى الأمانة، وعلم الأمة كل شيء تحتاج إليه، وبين لهم ما أرسل به، وما أنزل عليه، سواء في العقائد، أو في الأعمال.

وقد ثبت عنه على أنه قال: «إنه لم يكن نبي قبلي، إلا كان حقاً عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم، وينذرهم شر مايعلمه لهم» (٢) وقد كان النبي على الله الله على خطبته في كل جمعة قوله: «إن أصدق الحديث كتاب الله، وأحسن الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار» (٣).

وقد ثبت أنه ﷺ خط مرة خطاً مستقيماً، وخط عن يمينه وشماله خطوطاً منحرفة، وقال: «هذا سبيل الله - يعني المستقيم - وهذه - يعني المنحرفة - سبل، على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه - يعني البدع وقرأ قول الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا

سورة المائدة، الآية: «٣».

<sup>(</sup>٢) مسلم (١٨٤٤).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٨٦٧) ولفظ: «وكل ضلالة في النار» أخرجه النسائي ٣/ ١٨٨ بإسناد صحيح انظر صحيح سنن النسائي (١٤٨٧).

## فَٱتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ (١). (٢)

ومثل ذلك بعض العلماء بجريدة النخل التي تتدلى وتصل الى الأرض، فهذه الجريدة، وفيها هذا السعف والخوص ملتصق بها، فلو أن حشرة من الحشرات ركبت هذه الجريدة من الأرض، فإنها إذا سارت على وسط الجريدة، وصعدت عليها، وصلت إلى أقصى النخلة، وأكلت من الثمر ما أرادت، لكن لو أنها انحرفت، وركبت خوصة من الخوص الذي يتدلى في تلك الجريدة، فإنها تسير عليها قليلاً، ثم تنتهي الخوصة وتسقط الحشرة على الأرض.

وهكذا الذي يسير على الصراط السوي والسيرة الشريفة، فإنه يؤدي به إلى رضى الله، وتكون له الجنة.

والذي ينحرف عن الطريق، فإنه يؤدي إلى الهلاك والضلال، ويكون من الخاسرين في دنياه وفي أخراه.

يقول على وصيته: «عليكم بسنتي، وسنة الخلفاء المهديين الراشدين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»(٣). والنواجذ هي أقاصي الأسنان، وذلك كناية عن شدة

سورة الأنعام، الآية: «١٥٣».

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ١/ ٤٣٥ والنسائي (١١٧٤) وابن ماجة (١١) وصحيح سنن ابن ماجة (١١) وصحح اسناده أحمد شاكر انظر المسند (٤١٤٢).

 <sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبو داود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن
 ماجه (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

التمسك، وشدة القبض على الأشياء.

فخير الطريقة طريقة النبي على وسيرته، التي سار عليها خلفاؤه الراشدون وصحابته المتقون، وتمسك بها أئمة الدين، وساروا على نهجها إلى يوم الدين، وتبعهم أتباعهم إلى يومهم هذا، فتبعهم الأئمة الأربعة، الذين هم أئمة الهدى، ومصابيح الدجى، وحفظوا ماجاءهم وما بلغهم من السنة، وحذروا من البدعة، وبينوا ضرر هذه البدع، سواء كانت في العقائد أو في الأعمال، بينوا أن اقتراف البدعة أحب إلى الشيطان من المعصية، وذلك أن المبتدع يعتقد أنه على حق، وأن الحق في جانبه، ولذلك لا يرجع عما هو عليه، ولو أتيته بكل آية ما اقتنع بما تدعو إليه.

لذا كانت البدعة أحب إلى الشيطان من المعاصي، ومن كبائر الذنوب، لأن المعاصي يمكن التوبة منها، فيمكن أن يعرف صاحبها بأنه مذنب، ويأمل التوبة، ويبدؤها، وقد يوفق وقد لا يوفق.

أما المبتدع فإن الشيطان يحسن له بدعته، ويبين له أن من خالفه فهو ضال، وأن من كان على غير طريقته فهو باطل، وأن الحق بجانبه هو!.

فهذه البدع ليست من الدين في شيء، ولو كانت من الدين ماقبض رسول الله ﷺ إلا بعد أن يبلغها وهذا ماشهد به الصحابة،

رضي الله عنهم، للرسول ﷺ إذ شهدوا له بالبلاغ وبالبيان، فقد ثبت عن أبي ذر - رضي الله عنه - أنه قال: لقد تركنا محمد ﷺ، وما يحرك طائر جناحيه في السماء إلا ذكر لنا منه علما.

وذكر أيضاً أنه على المنبر وخطب في الناس، وأخذ يعلمهم من أول النهار بعد صلاة الصبح إلى أن دخل وقت صلاة الظهر، فنزل وصلى، ثم بعد الصلاة عاد إلى تعليمه، واستمر في تعليمه إلى أن دخل وقت العصر، فنزل وصلى، ثم صعد أيضا، واستمر في البيان والتعليم إلى أن أتى وقت المغرب، فذكر كل شيء يحتاجون إليه، وذكر كل شيء آت في المستقبل، عتى ذكر دخول أهل الجنة الجنة، ودخول أهل النار النار، وبدء الأمر ونهايته، فحفظ ذلك من حفظه، ونسيه من نسيه. وذلك كله من باب البيان والتبليغ، لأن الله كلفه بقوله: ﴿ فَيَتَاتُهُمُ الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أَنْ لِللَّهُ كِنْ الله كلفه بقوله: ﴿ فَيَتَكَ إِلَّا الْبَلَاعُ الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أَنْ لِللَّهُ كُلْهُ مِنْ وَلَى اللهُ كُلْهُ بقوله: ﴿ فَيَتَكَ إِلَّا الْبَلَاعُ الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أَنْ لَا اللهُ كُلْهُ بقوله: ﴿ فَيَتَكَ إِلَّا الْبَلَاعُ الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أَنْ لَا اللهُ كُلْهُ بقوله: ﴿ فَيَتَكَ إِلَّا الْبَلَاعُ اللهُ كُلْهُ اللهُ كُلْهُ بقوله: ﴿ فَيَتَكَ إِلَّا الْبَلَاعُ اللهُ اللهُ كُلْهُ اللهُ كُلْهُ بقوله: ﴿ فَيَتَكَ إِلَّا الْبَلَاعُ اللهُ اللهُ كُلُهُ الْهَ اللهُ كُلُهُ اللهُ اللهُ كُلُهُ اللهُ اللهُ كُلُهُ اللهُ اللهُ اللهُ كُلُهُ اللهُ اللهُ كُلُهُ اللهُ لَا اللهُ اللهُ

فهذا هو البلاغ الذي بينه، وأوضح كتاب ربه الذي أنزل عليه، وكلفه بالبيان بقوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلدِّكَ رَلِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ (٣)

سورة المائدة، الآية: «٦٧».

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: «٤٨».

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: «٤٤».

أليس هذا دليلاً على أنه على قد وضح مانزل، وبين ما أرسل به؟ ذلك أن الله اختاره لحمل الرسالة، وما اختاره إلا على علم: ﴿ وَرَبُكَ يَعْلَقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُ ﴾ (١) ولا شك أنه على أنه على أنه وربُك يَعْلَقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُ ﴾ (١) ولا شك أنه على أنه على الناس لأمته، فإنه ناصح ومحب، ومشفق عليهم، ومحب لنجاتهم، يقول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيرٌ عَلَيْهِ مَا عَنِينَ أَنفُسِكُمْ عَزِيرٌ عَلَيْهِ مَا عَنْ عَنْ مَا لَهُ وَمِنْ يَكُونُ لَرَاهُ وَلَهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا يَسْعَلُمُ عَلَيْكُمُ مِاللهُ وَمِنْ يَعْمَدُ وَقُلْ رَحِيمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا لَمُؤْمِنِينَ رَءُونُكُ رَحِيمٌ لَهُ اللهُ عَلَيْهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ عَنْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَ

كذلك قد رزقه الله فصاحة، وبياناً، وبلاغة، حيث اختصر له الكلام اختصاراً، وأعطاه جوامع الكلم، فثبت عنه ﷺ أنه قال: «بعثت بجوامع الكلم»<sup>(٣)</sup>. وقال ﷺ «أعطيت جوامع الكلم وخواتمه، واختصر لي الحديث اختصاراً»<sup>(٤)</sup> وفي رواية: «أعطيت فواتح الكلام وخواتمه وجوامعه»<sup>(٥)</sup>.

كل ذلك مما يوضح أنه ﷺ قد بين للناس وبلغ، ثم يأتي أهل البدع فيتهمونه بالتقصير! ويقولون إن شريعته ناقصة! فهي بحاجة إلى أن يضاف إليها! فأضافوا إليها شيئاً من العقائد

سورة القصص، الآية: «٦٨».

<sup>(</sup>۲) سورة التوبة، الآية: «۱۲۸».

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٩٧٧) ومسلم (٥٢٣) (٦).

<sup>(</sup>٤) شعب الإيمان للبيهقي (١٤٣٦).

<sup>(</sup>ه) شعب الإيمان (١٤٣٨) ومصنف ابن أبي شيبة ١١/ ٤٨٠ ومسند أبي يعلى (٧٢٣٨) وسنن الدارقطني ١٤٤/٤ وصحيح الجامع (١٠٦٩).

#### والأعمال!.

إن المبتدع يعتقد أن الإسلام ناقص، وأن بدعته مكملة لهذا الدين! لذلك يضيف بدعته إضافة إلى الشريعة الإسلامية، أو لم يروا أن الله تعالى قد امتن على المسلمين بأن أكمل لهم دينهم، ولا شك أن الكمال يقتضي أنه قد وضح وظهر، ولم يحتج إلى تكميل.

ولا شك أن ذلك أيضاً تهمة للرسول ﷺ بالخيانة، أو تهمة لربه بأن شريعته ناقصة، وتهمة للشريعة ذاتها بأنها ناقصة غير كاملة.

وقد حذر السلف - رضي الله عنهم - من البدع، وكذلك أشار العلماء - وفقهم الله - إلى خطورة البدع، وبينوا أنواعها: فكتب العالم السلفي محمد بن وضاح كتاباً بعنوان: «البدع والنهي عنها» وروى عن السلف - رضوان الله عليهم - آثاراً تدل على أنواع من البدع، وتدل على تحذيرهم منها، حتى ولو كانت صغيرة.

عبدالرحمن الجبرين)

الله عنهم - فهل أنتم خير من الصحابة؟! إن كنتم خيراً من الصحابة فأتوا بالدليل، وإلا فأنتم على باب ضلالة. وقال لهم ابن مسعود: عدوا سيئاتكم فأنا ضامن ألا يضيع شيء من حسناتكم.

فأنكر عليهم هذه البدعة اليسيرة، وهي الذكر الجماعي، ورفع الصوت به بصوت واحد، ثم روى لهم أحاديث الخوارج. ويقول الراوي: إن أولئك كان أكثرهم في جملة من خرج مع الخوارج، وقاتل الصحابة - رضى الله عنهم.

وهكذا حرص السلف - رحمهم الله - على التمسك بالسنة، والسير عليها، والنهي عن البدع حتى لو كانت صغيرة، فلا يتهاونون بها، مثلما أنكر ابن مسعود هذه البدعة اليسيرة.

وكتب أبو شامة كتاباً في البدع، وذكر أنواعاً منها، وبين مافيها من الآثار، ووجه بشاعتها، وسمى كتابه: «الباعث على إنكار البدع والحوادث» وأورد آثاراً وأدلة من الكتاب والسنة.

كذلك للشاطبي كتاب: (الاعتصام) ضمنه أقوال الصحابة والتابعين والعلماء في النهي عن البدع والمحدثات، ثم ذكر أمثلة من البدع، وأمثلة مما ليس من البدع.

وإن كانوا - رحمهم الله - إنما ركزوا على البدع في الأعمال، ولم يتعرضوا للبدع في العقائد، فذلك لأن البدع في العقائد قد كتب فيها المؤلفات الكثيرة ولأنها ظاهرة النكارة والبشاعة. (البدع والمحدثات في العقائد والأعمال ص١١) (فضيلة الشيخ عبد الله بن



# ظاهرة التبديع



البدعة عرفها أهل السنة والجماعة بأنها: ما أحدث في الدين مما ليس منه، فمن جاء بعبادة يتقرب بها إلى الله، وهي لم تكن في دين الله، وليس لها دليل من الكتاب أو من السنة فهذه هي البدعة، بدليل قوله على: "من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (۱)، وفي رواية: "من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» لأن الواجب على المسلمين أن يقتصروا على ماشرعه الله ورسوله من العبادات، فلا يزيدون شيئاً لم يشرعه الله ورسوله على قال تعالى: ﴿ بَنَ مَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُ لِلّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ وَ أَجُرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلا خَوْلُهُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ اللهِ الله عَلَيْهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ وَاللهُ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ الله عَلَيْهِ وَهُو مُحْسِنُ فَلَهُ وَلَهُ عَندَ رَبِّهِ وَلا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ الله الله عَلَيْهِ وَهُو مُحْسِنُ فَلَهُ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ الله الله ورسوله عَلَيْهِ وَهُو مُحْسِنُ فَلَهُ وَاللهُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ الله الله الله ورسوله عَلَيْهِ وَهُو مُحْسِنُ فَلَهُ وَلَهُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ الله الله عَلَيْهِ وَهُو اللهِ عَلَيْهِ وَهُو اللهُ عَلَيْهُ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ الله الله الله الله عنه الله عنه الله عليه الله عنه الله عنه الله عنه الله ورسوله عليه و الله عنه والله والله عنه والله عنه والله عنه والله عنه والله والله عنه والله والله

فأسلم وجهه لله يعني: جاء بالتوحيد الخالص وهو محسن: أي متبع للرسول على ذلك، أما الذي زاد في العبادة شيئاً لم يشرعه الرسول على فهذا مبتدع وليس محسنا، لأن تفسيرشهادة أن محمداً رسول الله أي: طاعته فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب مانهى عنه وزجر، وألا يعبد الله إلا بما شرع، فهذا مقتضى شهادة أن محمداً رسول الله.

وكما قال الله - سبحانه وتعالى -: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۹۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: «١١٢».

فَخُ ذُوهُ وَمَا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَأَننَهُوا ﴿ وَقَالَ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَ وَالَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ ﴿ ٢ ﴾ .

إذن المبتدع هو الذي أحدث في دين الله ماليس منه بحيث يأتي بدين لم يدل عليه دليل من القرآن أو من السنة، وليس المبتدع كل من خالف أو أخطأ في الاجتهاد، لأن المجتهد إذا أصاب فله أجران، وإن أخطأ فله أجر واحد على اجتهاده.

والمقصود بالمجتهدين هم من تأهلوا للاجتهاد وتوفرت فيهم شروطه المعروفة، وكذلك إذا أخطأ المخطيء عن تأويل، لأن التأويل شبهة تدرأ عنه الحكم بأنه مبتدع، ولأنه ظن أن تأويله سائغ أو قلد من ظن أنه على حق فهذا يقال في حقه أنه أخطأ أو خالف، ولا يقال: إنه مبتدع.

دليل ذلك أن الصحابة - رضي الله عنهم - كانوا يجتهدون ويختلفون فيما بينهم في بعض المسائل، ولم يبدع بعضهم بعضاً، ولم يهجر بعضهم بعضاً، بل كانوا إخوة متحابين متناصرين، لأنهم أمة واحدة، مع أنهم يختلفون في بعض الأمور والاجتهادات التي سمح الشرع بالاجتهاد فيها.

فالعلماء لهم مكانتهم وقدرهم، ولذلك فإن ظاهرة التبديع

سورة الحشر، الآية: «٧».

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، الآية: «١».

إنما جاءت على لسان بعض الجهال أو المبتدئين في طلب العلم، لأنهم يعتبرون المتأول والمقلد مبتدعاً، بل أظهروا هذه المقالة، وصار بعضهم يبدع بعضاً فتعادوا وتقاطعوا وتدابروا، ولم يقتصر الأمر على ذلك فيما بينهم، بل تناول العلماء السابقين فنجد هؤلاء الجهال يقولون: ابن حجر مبتدع، النووي مبتدع، أبو حنيفة مبتدع، وغيرهم من كبار الأئمة، وذلك من أجل أخطاء في الاجتهاد لا تقتضي أن نبدعهم، لأنها أخطاء جزئية، وهؤلاء العلماء لهم فضل في الإسلام وإمامة ومكانة وقد قدموا للإسلام والمسلمين الكثير من الأشياء النافعة، فمؤلفاتهم وكتبهم ينتفع بها المسلمون في فهم كتاب الله وسنة رسوله ﷺ ولو قدر أن في كلام بعضهم شيئاً من الخطأ، فمالهم من مكانة وفضل وعلم في الإسلام وخدمة السنة النبوية تغطي هذه الجزئية الصغيرة، فيجب أن نعرف قدر علمائنا - سلفاً وخلفاً - وأن نترحم عليهم، وأن ندعو الله لهم كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أُغْفِرْ لَنَكَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ ﴾(١)

وهذه صفة أهل الإيمان؛ لأنهم لا يتلمسون العيوب والعثرات، أما غيرهم فيتبعون العيوب والعثرات وينشرونها، وهذه هي البدعة.

سورة الحشر، الآية: «١٠».

والبدعة ليست على حد سواء ، فهناك بدعة مكفرة ، وهناك بدعة دون ذلك ، ومن هنا يجب أن نزن الأمور بموازينها ، ونراجع أهل العلم في ذلك ؛ لأنهم قسموا البدعة إلى قسمين : بدعة مكفرة كمقالات الجهمية والغلاة من الفرق ، وكل المقالات التي تخرج من الإسلام ، وبدعة دون ذلك يعد صاحبها من المسلمين لكن عنده شيء من البدعة ، فلا نجحف في حق الناس : ﴿ وَإِذَا قُلْتُهُ فَاعْدِلُوا ﴾ (١) . .

(ظاهرة التبديع والتفسيق والتكفير وضوابطها ص٢٠) (فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان)

\* \* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: «١٥٢»

# شرح حديث: «من أحدث في أمرنا»



عن عائشة رضي الله عنها قالت قال رسول الله على: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١). رواه البخاري ومسلم، وفي رواية لمسلم: «من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢).

عائشة هي بنت أبي بكر الصديق، تزوجها النبي ﷺ وهي صغيرة لها ست سنوات، ودخل عليها وهي صغيرة أيضاً لها تسع سنوات، ومات عنها ولها ثماني عشرة سنة، وكان عندها من العلم الكثير الذي نفع الله به الأمة، وكنيتها أم عبدالله، والصحيح أنها لم تلد وقيل إنها تكنت بابن أختها عبدالله بن الزبير.

قوله: «أحدث» أي: أتى بشيء جديد.

«في أمرنا» أي: في ديننا.

«ماليس منه» أي: باعتبار الشرع.

«رد» بمعنى: مردود، وهذه الكلمة اسم مصدر، والفعل «رد»، والمصدر هنا بمعنى اسم المفعول «مردود» ويأتي المصدر بمعنى اسم المفعول ولذلك شواهد من اللغة، منها كلمة (الحمل) فهي بمعنى (المحمول) كما في قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

### ﴿ وَإِن كُنَّ أَوْلَئِتِ مَمْلٍ ﴾ (١) أي محمول.

وفي هذا الحديث يخبر النبي ﷺ بجملة شرطية أن من أحدث في دين الله ماليس منه فهو رد مردود على صاحبه، حتى إن كان أحدثه عن حسن نية فإنه لا يقبل منه؛ لأن الله لا يقبل من الله يقبل من الله يقبل من الله يقبل منه؛ لأن الله الله عن حسن نية فإنه لا يقبل منه؛ لأن الله الله يقبل من الله يقبل منه؛ الله عن حسن نية فإنه لا يقبل منه؛ لأن الله لا يقبل من

ولهذا كان من القواعد المقررة عند أهل العلم «أن الأصل في العبادات الحظر والمنع حتى يقوم دليل على المشروعية» قال سبحانه: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا أَشَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَالَمْ يَأْذَنَا بِهِ ٱللَّهُ ﴾ (٢) وهذا إنكار عليهم.

وعلى العكس من ذلك فالأصل في المعاملات والأفعال والأعيان الإِباحة والحل حتى يقوم دليل على المنع.

وهذا الحديث ورد في العبادات وهي التي يقصد الإنسان بها التعبد والتقرب إلى الله، فنقول لمن يزعم شيئاً عبادة: هات الدليل على أن هذا عبادة، وإلا فقولك مردود.

ويحتاج هذا الحديث إلى تحرير بالغ.

فأولاً: ينبغي معرفة هل هذا عبادة أم عادة.

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق، الآية: «٦».

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: «۲۱».

فمثلاً لو أن رجلاً قال لصاحبه الذي نجا من هلكة: ماشاء الله، هنيئاً لك. فقال له رجل: هذه بدعة. فهذا القول غير صحيح؛ لأن هذا من أمور العادة وليس من أمور العبادة. وفي الشرع مايشهد لهذا حيث جعل الناس يهنئون كعب بن مالك بتوبة الله عليه في حديثه الطويل. وكثير من التهاني التي تحدث بين الناس لا يزعم أحد أنها بدعة إلا بدليل، لأنها أمور عادات لا عبادات، وكمن قابل رجلاً نجح في امتحان فقال له: مبروك. فمن يقول هذه بدعة غير محق في ذلك.

وإذا تردد الأمر بين كونه عبادة أو عادة فالأصل أنه عادة ولا ينهى عنه حتى يقوم دليل على أنه عبادة.

وتوجد أشياء ابتدعها الناس في دين الله، كإحداث أذكار معينة بصيغ وعدد ووقت وهي لم تشرع على هذا الوجه لا في الزمن، ولا العدد، ولا الهيئة، كمن يسبح ألف مرة ويلتزم بذلك ويجعله في الصباح مثلاً، فهذا العمل بدعة، مردود على صاحبه لا ثواب له.

فإن قال: كيف تنكرون أن أقول سبحان الله؟ فنقول: نحن لا ننكر عليك سبحان الله، بل ننكر عليك أن تأتي بها على هذه الصفة التي لم ترد، أما أن تسبح آناء الليل وأطراف النهار تسبيحاً غير مقيد بزمن، ولا عدد، ولا هيئة فلا ننكر عليك.

وكذلك مايحدث في ليلة الثاني عشر من ربيع الأول من اجتماع الناس وإتيانهم بصيغ من الصلاة والسلام على رسول الله لم ترد عن الرسول، ولا أصحابه، بل هي محشوة من الغلو في رسول الله الذي حذر أمته منه، ويأخذون في ترانيم على صفات معينة، فكل هذا بدع مردودة.

وإذا قالوا: نحن نصلي على رسول الله لننال ثواب الصلاة عليه. فنقول لهم: تحديدها بزمان، وعدد معين، وصيغة معينة قد تكون غير واردة أو منهياً عنها، كل هذا جعلها بدعة مردودة.

واعلم أنك لن تحدث بدعة في دين الله إلا انتزع الله من قلبك من السنة مايقابل هذه البدعة؛ لأن القلب وعاء إن ملأته بالخير لم يبق فيه مكان للشر، وإن ملأته بالشر لم يبق فيه مكان للخير، وإذا ملأته بالسنة لم يبق فيه مكان للبدعة، وإذا ملأته بالبدعة لم يبق فيه مكان للبدعة لم يبق فيه مكان للسنة.

وكما قال شيخ الإسلام ابن تيمية: تجد هؤلاء الحريصين على البدع عندهم قصور وفتور في اتباع السنن، ولا يكادون يأتون بها على الوجه المطلوب.

ولذلك فإذا تعبد إنسان في ليلة السابع والعشرين من شهر رجب بعبادات من أذكار وصلوات على رسول الله وغير ذلك، فهذه بدعة، ونجيب على من يفعل ذلك من وجهين:

الأول: أنه لم يثبت أن رسول الله ﷺ عرج به في هذه الليلة، وهذا يبطل كل ماينبني على هذا.

الوجه الثاني: لو سلمنا بذلك فهذا لا يقتضي أن نثبت لها شيئاً من العبادات، لأن الصحابة لم يجعلوا فيها شيئاً من هذه العبادات. والواجب على المؤمن أن يتبع ماجاء به الشرع، ولو اتبعنا ماكان عليه سلفنا الصالح فعلاً وتركاً صرنا أسعد مما نحن عليه اليوم.

وهذا الحديث كذلك ميزان للأعمال الظاهرة، كما أن حديث عمر في النية ميزان للأعمال الباطنة، فحديث عائشة عن المتابعة، وحديث عمر عن النية، والعبادة لا تقبل إلا بالإخلاص والمتابعة.

وهنا نذكر مثلاً مايفعله الناس من التسابق على الجليد، فهذا لا ينكر عليه؛ لأن هذا من العادات لا من العبادات، وكذلك المصارعة فيما لا ضرر فيه، فإن اشتمل على ضرر كان حراماً ليس لأنه بدعة، بل لما فيه من الضرر.

فالبدعة تكون في الأمور التعبدية، أما أمور العادات فإن كان فيها ضرر منعت وإلا فالأصل فيها الحل.

وكذلك من لبس لباساً غير معهود ولم ينه الشرع عنه فلا ننكر عليه. ولو أن رجلًا داوم على حلق رأسه كلما نبت شعره حلقه، فهذا من الأمور العادية، ولهذا لما رأى رسول الله عليه

غلاماً قد حلق بعض رأسه، فقال: «احلقه كله أو اتركه كله»(١). وهذا دليل على أنه ليس من باب العبادة وإلا لأرشد النبي على إلى إبقاء الشعر، ولهذا فالراجح من أقوال أهل العلم أن إطلاق الشعر من الأمور العادية إن اعتادها الناس فعلت وإلا فلا.

ولو لبس الإنسان لباساً يخالف العادة ولكنه غير محرَّم شرعاً فلا ينبعي لئلا يكون لباس شهرة، ولباس الشهرة هو الذي يشتهر به الإنسان حتى يقال هذا الثوب مثل ثوب فلان، وقد يكون بالدون وقد يكون بالأعلى، حتى قال بعض العلماء: لو أن رجلاً فقيراً لبس ثياب الأغنياء صار في حقه ثوب شهرة، ولو أن رجلاً غنياً لبس ثياب الفقراء صار في حقه ثوب شهرة. وإنمالبس كل غنياً لبس ثياب الفقراء صار في حقه ثوب شهرة. وإنمالبس كل إنسان مايناسب حاله. واليوم والحمد لله لم يعد هناك فرق كبير بين ثوب الغنى والفقير.

وبناء على ماتقدم فإنه يستحب أن يقصد العمرة في ليلة السابع والعشرين من رمضان، ومن قصد ذلك فقد أتى بشيء لا دليل عليه، فليلة القدر وإن كان لها خاصية لكنها لا تطلب بأداء العمرة فيها بل بقيامها لقول النبي، ﷺ: «من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ماتقدم من ذنبه» (٢) ولم يقل من اعتمر. وقال

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۲/۸۸ وأبوداود (٤١٩٥) والنسائي (٥٠٤٨) وصحيح الجامع (٢١٠).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۹۰۱) ومسلم (۷۲۰).

عَلَيْهُ: «عمرة في رمضان تعدل حجة» (١) ولم يقل عمرة في ليلة سبع وعشرين تعدل حجة.

فننصح لإخواننا الذين يريدون وجه الله أن تكون أعمالهم موافقة لشرع الله سبحانه لأن مجرد إخلاص النية وإرادة وجه الله لا يكفي في قبول العمل كما سبق بيانه. ولم أجد في سنة رسول الله يكفي مايدل على استحباب العمرة ليلة السابع والعشرين، بل هي كغيرها من أيام رمضان في فضل الاعتكاف لما سبق من قوله عليه الصلاة والسلام: «عمرة في رمضان».

ولا يفيد الإنسان أن يعبد الله بالعاطفة بدون أصل شرعي يرجع إليه لأن ذلك اتباع للهوى، فللشرع حدود معينة مضبوطة من كل وجه حتى لا يتفرق الناس فيها شيعاً كل حزب بما لديهم فرحون.

ثم إن ليلة القدر ليست مخصوصة بليلة سبع وعشرين، فالنصوص الواردة عن رسول الله على الله تتنقل في الأعوام ففي عام تكون ليلة ثلاث وعشرين، وفي آخر ليلة خمس وعشرين، وغيره ليلة تسع وعشرين، وثمان وعشرين، وست وعشرين، وهكذا.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۷۸۲) (۱۸۲۳) ومسلم (۱۲۵۸).

وقد ثبت في الصحيحين أن النبي عَلَيْ اعتكف العشر الأوسط ابتغاء ليلة القدر فخرج على أصحابه ليلة إحدى وعشرين وأخبرهم أنه كان يعتكف طلباً لليلة القدر وأنه رأى ليلة القدر في العشر الأواخر ولكنه أنسيها حكمة من الله تعالى، وقال عليه الصلاة والسلام: «وقد رأيتني أسجد في صبيحتها في ماء وطين». قال أنس: فمطرت السماء تلك الليلة فقام رسول الله عليه الصلاة والسلام يصلي الفجر فرأيت على جبهته أثر الماء والطين (١).

وكانت تلك ليلة إحدى وعشرين. وقال عليه الصلاة والسلام: «التمسوها في خامسة تبقى، في رابعة تبقى، . . . . » (٢) إلى آخر الحديث.

وهذا يدل أنها تنتقل ولا تتعين في ليلة سبع وعشرين. ونرى كثيراً من المسلمين يجتهدون في ليلة سبع وعشرين ويتساهلون فيما عداها، وقد تكون في غيرها فيحرمون خيرها.

وينبغي للإنسان أن يجتهد في تلك الليالي كلها في الدعاء بقلب خالص وأمل في الله سبحانه، وأن يحرص على اجتناب أكل الحرام؛ لأنه من أسباب رد الدعاء، وذلك في قوله عليه الصلاة

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٦٩) (٢٠١٦) ومسلم (١١٦٧) (٢١٦).

<sup>(</sup>٢) انظر البخاري (٢٠٢١) وفيه: «التمسوها في العشر الأواخر من رمضان ليلة القدر في تاسعة تبقى في سابعة تبقى في خامسة تبقى» وأبوداود (١٣٨١).

والسلام: "إن الله طيب لا يقبل إلا طيباً" وفي الحديث: "ثم ذكر الرجل يطيل السفر، أشعث أغبر يمد يده إلى السماء يارب يارب ومطعمه حرام، وملبسه حرام، ومشربه حرام وغذي بالحرام فأنى يستجاب له"() فذكر النبي على من أسباب إجابة الدعاء السفر وهو مظنة للإجابة، وكذلك ذكر الشعث والغبر ولا شك أن كون الإنسان غير مترف ولا مهتم بأمور ملبسه ومظهره بل مهتم بإصلاح قلبه، وكذلك ذكر مد اليدين إلى السماء وهو من إظهار الافتقار إلى الله وإظهار الضعف والحاجة لله سبحانه، وذكر كذلك قوله يارب يارب. ودعوة الله بهذا الاسم هو توسل إلى الله بأسمائه وخلقه للناس وربوبيته لهم.

ثم ذكر رسول الله ﷺ، أن مأكله، ومشربه، وملبسه، وغذاءه كله من حرام، فيمنع إجابة الدعاء.

و (أنى) للاستفهام بمعنى الاستبعاد، أي بعيد أن يستجيب الله له.

ولهذا فأحذر إخواني من أكل الحرام، وهو ليس فقط كما يظن البعض أكل الخنزير، والميتة، وشرب الخمر بل يشمل أكل الحرام لذاته كهذه الأشياء، وأكله لكسبه بأن يكون الشيء حلالاً ثم يصير حراماً كالمغصوب والمسروق.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۱۵).

وكذلك المرابي ومن يأكل الربا سواء بصراحة أو بتحايل، والحيلة في ذلك أقبح من الصراحة لأنها تتضمن مفسدتين: المحرم والمخادعة والخيانة لله سبحانه، وهذا لا يخادع إلا نفسه فالله يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور.

وكذلك الذي يكسب المال بالغش والخداع، فيظهر السلعة بمظهر طيب وهي رديئة فيظنها المشتري جيدة ويدفع فيها الثمن الكثير وهي في الحقيقة لا تساوي هذا الثمن. وقد يظن هذا البائع الغشاش أنه ربح ولكنه في الحقيقة خاسر؛ لأن المغبون سيأخذ من حسناته يوم يكون أحوج إلى الحسنة من الدنيا وماعليها ولا يستطيع أن يفدي نفسه.

وقد مر النبي على بصاحب تمر فأدخل يده في التمر فإذا أسفله مبلول، فقال: «ما هذا ياصاحب الطعام؟» فقال: أصابته السماء يارسول الله. فقال النبي على أن عش فليس منا»(١) وكان الواجب على هذا أن يظهر الرديء حتى يعرفه الناس.

ومن ذلك أيضاً الكسب عن طريق الكذب، كمن يحلف أن هذه السلعة تساوي مائة ولا تساوي أكثر من خمسين، وقد يغتر من لا يعرف سعر هذه السلعة، فهذه الزيادة قد جاءت بالكذب

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۱) (۱۰۲).

وقد يزين له الشيطان أن المشتري قد اشترى برضاه، ولكن نقول له: لو علم المشتري أن القيمة الحقيقية أقل مما دفع فإنه لن يرضى، فهو إذن لم يشتر عن تراض بل بكذب وتغرير ودجل.

وقد تجد من يبيع السلعة بمائة ويبيعها من بجواره بخمسين، ولا شك أن هذا فرق كبير ليس مما يجري به العرف ويوجد بين الناس عادة ويتراضون به.

فالخلاصة: أن الأصل في العبادات الحظر والمنع حتى يقوم دليل على المشروعية وأن كل من أحدث في دين الله ماليس منه فهو رد مردود على صاحبه، وأن الله لا يقبل من الدين إلا ماشرع، وأنه لابد من الإخلاص لله عز وجل، والمتابعة لرسوله عليه الله المنابعة الرسوله المنابعة المنابعة

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ٥/ ٢٥٩)



# شرح حديث: «من سن في الإسلام»



هذا الحديث صحيح، وهو يدل على شرعية إحياء السنن والدعوة إليها والتحذير من البدع والشرور؛ لأنه على يقول: "من سن في الإسلام سنة حسنة كان له أجرها وأجر من عمل بها من بعده لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً، ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده لا ينقص ذلك من أوزارهم شيئاً» أورارهم شيئاً» خرجه مسلم في صحيحه.

ومثل هذا الحديث مارواه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي أنه قال: «من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئاً»(٢) وهكذا حديث أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه، يقول النبي وهكذا حديث أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه، يقول النبي شيئاً «من دل على خير فله مثل أجر فاعله»(٣) خرجهما مسلم في صحيحه.

ومعنى «سن في الإسلام» يعني: أحيا سنة وأظهرها وأبرزها مما قد يخفى على الناس، فيدعو إليها ويظهرها ويبينها، فيكون له من الأجر مثل أجور أتباعه فيها وليس معناها الابتداع في الدين؛

<sup>(1)</sup> مسلم (۱۰۱۷).

<sup>(</sup>Y) amla (377Y).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۸۹۳).

لأن الرسول عليه نهى عن البدع وقال: «كل بدعة ضلالة»(١)، وكلامه عَلَيْ يصدق بعضه بعضا، ولا يناقض بعضه بعضا بإجماع أهل العلم، فعلم بذلك أن المقصود من الحديث إحياء السنة وإظهارها، مثال ذلك: أن يكون العالم في بلاد مايكون عندهم تعليم للقرآن الكريم أو ماعندهم تعليم للسنة النبوية فيحيي هذه السنة بأن يجلس للناس يعلمهم القرآن ويعلمهم السنة أو يأتي بمعلمين، أو في بلاد يحلقون لحاهم أو يقصونها فيأمر هو بإعفاء اللحي وإرخائها، فيكون بذلك قد أحيا هذه السنة العظيمة في هذا البلد التي لم تعرفها ويكون له من الأجر مثل أجر من هداه الله بأسبابه، وقد قال الرسول ﷺ: «قصوا الشوارب وأعفوا اللحي خالفوا المشركين»(٢) متفق على صحته من حديث ابن عمر رضي الله عنهما، والناس لما رأوا هذا العالم قد وفر لحيته ودعا إلى ذلك تابعوه، فأحيا بهم السنة، وهي سنة واجبة لا يجوز تركها، عملًا بالحديث المذكور وماجاء في معناه، فيكون له مثل أجورهم. وقد يكون في بلاد يجهلون صلاة الجمعة ولا يصلونها فيعلمهم ويصلي بهم الجمعة فيكون له مثل أجورهم، وهكذا لو كان في بلاد يجهلون الوتر فيعلمهم إياه ويتابعونه على ذلك، أو ما أشبه ذلك من العبادات والأحكام المعلومة من الدين، فيطرأ على

<sup>(</sup>۱) مسلم (۸۲۷).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٥٨٩٢) ومسلم (٢٥٩).

بعض البلاد أو بعض القبائل جهلها، فالذي يحييها بينهم وينشرها ويبينها يقال: سن في الإسلام سنة حسنة، بمعنى أنه أظهر حكم الإسلام، فيكون بذلك ممن سن في الإسلام سنة حسنة.

وليس المراد أن يبتدع في الدين مالم يأذن به الله، فالبدع كلها ضلالة لقول النبي عَلَيْهُ في الحديث الصحيح: «وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»(١)، ويقول عَلَيْهُ في الحديث الصحيح أيضاً: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢)، وفي اللفظ الآخر: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(٣) متفق عليه.

ويقول في خطبة الجمعة عليه الصلاة والسلام: «أما بعد: فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدى محمد على وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة»(٤) خرجه مسلم في صحيحه. فالعبادة التي لم يشرعها الله لا تجوز الدعوة إليها، ولا يؤجر صاحبها. بل يكون فعله لها ودعوته إليها من البدع، وبذلك يكون الداعي إليها من الدعاة إلى الضلالة، وقد ذم الله من فعل ذلك

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

<sup>(3)</sup> amba (87N).

بقوله سبحان: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللَّهُ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللَّهُ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ الللللِّلْمُ الللللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللِّلْمُ اللللللْمُ الللللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللِمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللِمِ اللللللِمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللِمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللللْ

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٤/ ٣٧٢) (سماحة المفتي الشيخ عبدالعزيز بن باز)

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى، الآية: «۲۱».

# علامة أهل البدع وذكر بعض طوائفهم



قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين: لأهل البدع علامات منها:

١- أنهم يتصفون بغير الإسلام، والسنة بما يحدثونه من البدع القولية، والفعلية، والعقيدية.

۲- أنهم يتعصبون لآرائهم، فلا يرجعون إلى الحق وإن تبين
 لهم.

٣- أنهم يكرهون أئمة الإسلام والدين.

### ومن طوائفهم:

۱- الرافضية: وهم الذين يغلون في آل البيت ويكفِّرون من عداهم من الصحابة، أو يفسقونهم، وهم فرق شتى فمنهم الغلاة الذين ادعوا أن عليًّا إله ومنهم دون ذلك.

وأول ماظهرت بدعتهم في خلافة على بن أبي طالب حين قال له عبدالله بن سبأ: أنت الإله فأمر على - رضي الله عنه - بإحراقهم وهرب زعيمهم عبدالله بن سبأ إلى المدائن.

ومذهبهم في الصفات مختلف: فمنهم المشبه، ومنهم المعطل، ومنهم المعتدل.

وسموا رافضة لأنهم رفضوا زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب حين سألوه عن أبي بكر وعمر رضي الله عنهما

فترحم عليهما فرفضوه وأبعدوا عنه.

وسموا أنفسهم شيعة لأنهم يزعمون أنهم يتشيعون لآل البيت وينتصرون لهم ويطالبون بحقهم في الإمامة.

٢- الجهمية: نسبة إلى الجهم بن صفوان الذي قتله سالم أو سلم بن أحوز سنة ١٢١هـ.

مذهبهم في الصفات التعطيل، والنفي، وفي القدر القول بالجبر، وفي الإيمان القول بالإرجاء وهو أن الإيمان مجرد الإقرار بالقلب وليس القول والعمل من الإيمان ففاعل الكبيرة عندهم مؤمن كامل الإيمان فهم معطلة، جبرية، مرجئة وهم فرق كثيرة.

٣- الخوارج: وهم الذين خرجوا لقتال علي بن أبي طالب
 بسبب التحكيم.

مذهبهم التبرؤ من عثمان، وعلي، والخروج على الإمام إذا خالف السنة وتكفير فاعل الكبيرة، وتخليده في النار، وهم فرق عديدة.

٤ - القدرية: وهم الذين يقولون بنفي القدر عن أفعال العبد، وأن للعبد إرادة وقدرة مستقلين عن إرادة الله وقدرته، وأول من أظهر القول به معبد الجهني في أواخر عصر الصحابة تلقاه عن رجل مجوسي في البصرة.

وهم فرقتان: غلاة، وغير غلاة، فالغلاة ينكرون علم الله،

وإرادته، وقدرته، وخلقه لأفعال العبد وهؤلاء انقرضوا أو كادوا، وغير الغلاة يؤمنون بأن الله عالم بأفعال العباد، لكن ينكرون وقوعها بإرادة الله، وقدرته، وخلقه، وهو الذي استقر عليه مذهبهم.

• - المرجئة: وهم الذين يقولون بإرجاء العمل عن الإيمان مجرد أي تأخيره عنه فليس العمل عندهم من الإيمان، والإيمان مجرد الإقرار بالقلب فالفاسق عندهم مؤمن كامل الإيمان وإن فعل ما فعل من المعاصي أو ترك ماترك من الطاعات، وإذا حكمنا بكفر من ترك بعض شرائع الدين فذلك لعدم الإقرار بقلبه لالترك هذا العمل، وهذا مذهب الجهمية وهو مع مذهب الخوارج على طرفي نقيض.

٦ - المعتزلة: أتباع واصل بن عطاء الذي اعتزل مجلس الحسن البصري، وقرر أن الفاسق في منزلة بين منزلتين لا مؤمن ولا كافر، وهو مخلد في النار، وتابعه في ذلك عمرو بن عبيد.

ومذهبهم في الصفات التعطيل كالجهمية، وفي القدر قدرية ينكرون تعلق قضاء الله وقدره بأفعال العبد، وفي فاعل الكبيرة أنه مخلد في النار وخارج من الإيمان في منزلة بين منزلتين الإيمان والكفر، وهم عكس الجهمية في هذين الأصلين.

٧ - الكرامية: أتباع محمد بن كرام المتوفى سنة ٢٥٥.
 يميلون إلى التشبيه، والقول بالإرجاء وهم طوائف متعددة.

۸ - السالمة: أتباع رجل يقال له ابن سالم يقولون بالتشبيه.
 (مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ٥/٠٥)



# المفاضلة والمقارنة بين أرباب البدع



قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

نظار المتكلمين الذين يدعون التحقيق وينتسبون إلى السنة يرون التوحيد عبارة عن تحقيق توحيد الربوبية.

وطوائف من أهل التصوف الذين ينتسبون إلى التحقيق والمعرفة غاية التوحيد عندهم شهود توحيد الربوبية. ومعلوم أن هذا هو ما أقر به المشركون، وأن الرجل لا يكون به مسلماً، فضلاً عن أن يكون وليًا من أولياء الله، أو من سادات أولياء الله تعالى.

وطائفة أخرى تقرر هذا التوحيد مع نفي الصفات، فيقعون في التقصير والتعطيل وهذا شر من حال كثير من المشركين.

والجهم بن صفوان إمام الجهمية نفاة الصفات يغلو في القضاء والقدر ويقول بالجبر، فيوافق المشركين في قولهم لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شيء، لكنه يثبت الأمر والنهي فيفارق المشركين إلا أنه يقول بالإرجاء فيضعف الأمر والنهي والعقاب عنده، لأن فاعل الكبيرة عنده مؤمن كامل الإيمان غير مستحق للعقاب.

والنجارية - أتباع الحسين بن محمد النجار - والضرارية - أتباع ضرار بن عمرو وحفص الفرد - يقربون من جهم في مسائل القدر والإيمان مع مقاربتهم له أيضاً في نفي الصفات.

والكلابية - أتباع عبدالله بن سعيد بن كلاب - والأشعرية المنتسبون لأبي الحسن الأشعري خير من هؤلاء في باب الصفات فإنهم يثبتون لله الصفات الخبرية في الجملة، وأما في القدر ومسائل الأسماء والأحكام فأقوالهم متقاربة.

وأصحاب ابن كلاب كالحارث المحاسبي خير من الأشعرية في هذا وهذا.

والكرامية أتباع محمد بن كرام قولهم في الصفات، والقدر، والوعد، والوعيد أشبه من أكثر طوائف أهل الكلام التي في أقوالها مخالفة للسنة. وأما في الإيمان فقولهم منكر لم يسبقهم إليه أحد، فإنهم جعلوا الإيمان قول اللسان فقط وإن لم يكن معه تصديق القلب، فالمنافق عندهم مؤمن ولكنه مخلد في النار.

والمعتزلة - أتباع واصل بن عطاء الذي اعتزل مجلس الحسن البصري - يقاربون قول جهم في الصفات فيقولون بنفيها، وأما في القدر والأسماء والأحكام، فيخالفونه ففي القدر يقولون: إن العبد مستقل بعمله كامل الإرادة فيه، ليس لله في عمله تقدير، ولا خلق. ففيهم نوع من الشرك من هذا الباب.

وجهم يقول: إن العبد مجبر على عمله، وليس له إرادة فيه. وفي الأسماء والأحكام يقول المعتزلة: إن فاعل الكبيرة

خارج عن الإيمان غير داخل في الكفر فهو في منزلة بين منزلتين، ولكنه مخلد في النار ويقول جهم: إنه مؤمن كامل الإيمان غير مستحق لدخول النار.

والمعتزلة خير من الجهمية فيما خالفوهم فيه من القدر والأسماء والأحكام فإن إثبات الأمر والنهي، والوعد والوعيد، مع نفي القدر خير من إثبات القدر مع نفي الأمر والنهي، والوعد والوعيد، ولهذا لم يوجد في زمن الصحابة والتابعين من ينفي الأمر والنهي، والوعد والوعيد، ووجد في زمنهم القدرية، والخوارج الحرورية.

وإنما يظهر من البدع أولاً ماكان أخف، وكلما ضعف من يقوم بنور النبوة قويت البدعة، وكلما كان الرجل إلى السلف والأئمة أقرب كان قوله أعلى وأفضل.

والمتصوفة الذين يشهدون الحقيقة الكونية مع إعراضهم عن الأمر والنهي شر من القدرية المعتزلة ونحوهم، لأن هؤلاء المتصوفة يشبهون المشركين الذين قالوا: ﴿لَوَ شَاءَ اللّهُ مَا أَشَرَكَنَا ﴾(١). والقدرية يشبهون المجوس الذين قالوا: «إن للعالم خالقين» والمشركون شر من المجوس.

أما الصوفية الذين عندهم شيء من تعظيم الأمر والنهي مع

سورة الأنعام، الآية: «١٤٨».

مشاهدة توحيد الربوبية وإقرارهم بالقدر فهم خير من المعتزلة، لكنهم معتزلة من وجه آخر حيث جعلوا غاية التوحيد مشاهدة توحيد الربوبية، والفناء فيه فاعتزلوا بذلك جماعة المسلمين وسنتهم، وقد يكون ماوقعوا فيه من البدعة شراً من بدعة أولئك المعتزلة.

وكل هذه الطوائف عندها من الضلال والبدع بقدر مافارقت به جماعة المسلمين وسنتهم. ودين الله تعالى مابعث به رسله وأنزل به كتبه، وهو الصراط المستقيم طريق رسول الله ﷺ، وأصحابه خير الأمة التي هي خير الأمم.

وقد أمرنا الله تعالى أن نقول في صلاتنا: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ فَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ فَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ فَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْصَّالِينَ فَيْ ﴿ الْمُخْصُوبِ عَلَيْهِم كاليهود عرفوا الحق فلم يتبعوه، والضالون كالنصارى عبدوا الله بغير علم، وكان يقال: تعوذوا بالله من فتنة العالم الفاجر، والعابد الجاهل. وقال ابن مسعود رضي الله عنه: خط لنا رسول الله عليه خطأ بيده ثم قال: «هذه «هذا سبيل الله مستقيماً». وخط عن يمينه وشماله ثم قال: «هذه السبل ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه» ثم قرأ: ﴿ وَأَنَ السبل ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه» ثم قرأ: ﴿ وَأَنَ

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة، الآيتان: «٧،٦»

# هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُومٌ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن

سَيِيلِهِ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَالْ حَذَيفَة بِنِ اليمانِ رَضِي اللهِ عنه : «يامعشر القراء استقيموا وخذوا طريق من قبلكم فوالله لئن اتبعتموهم لقد سبقتم سبقاً بعيداً ، ولئن أخذتم يميناً وشمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيداً » . وقال عبدالله بن مسعود رضي الله عنه : «من كان منكم مستناً فليستن بمن قد مات ، فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة ، أولئك أصحاب محمد عليه أبر هذه الأمة قلوباً ، وأعمقها علماً ، وأقلها تكلفاً ، قوم اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه على الهدى المستقيم » .

نسأل الله تعالى أن يجعلنا منهم وأن لا يزيغ قلوبنا بعد إذ هدانا. والحمد لله رب العالمين.

(مجموع فتاوى فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ٤/ ٢٥٢)

سورة الأنعام، الآية: «١٥٣».

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ١/ ٤٣٥ والنسائي (١١٧٤) وابن ماجة (١١) وصحيح سنن ابن ماجة (١١) وصحح اسناده أحمد شاكر انظر المسند (١٤٢).



# معنى البدعة



### السنة والبدعة وحكم كل منها

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

السنة لغة: «الطريقة».

واصطلاحاً: «ماكان عليه النبي ﷺ وأصحابه من عقيدة أو عمل».

واتباع السنة واجب لقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهَ وَٱلْهَوَمُ ٱلْآخِرَ ﴾ (١). وقوله ﷺ: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي عضوا عليها بالنواجذ» (٢).

والبدعة لغة: «الشيء المستحدث».

واصطلاحاً: «ما أحدث في الدين على خلاف ماكان عليه النبي عَلَيْ وأصحابه من عقيدة أو عمل».

وهي حرام لقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ الْمُدَىٰ وَيُتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّدِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَمْرً عَلَيْمٌ وَسَآءَتُ

سورة الأحزاب، الآية: «٢١».

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

مَصِيرًا شَ ﴾ (١). وقوله ﷺ: «وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة» (٢).

الآثار الواردة في الترغيب في السنة والتحذير من البدعة:

١ - من أقوال الصحابة: قال ابن مسعود رضي الله عنه
 الصحابي الجليل المتوفى سنة ٣٢هـ عن بضع وستين سنة:

(اتبعوا) أي التزموا آثار النبي على من غير زيادة ولا نقص (ولا تبتدعوا) لا تحدثوا بدعة في الدين (فقد كفيتم) أي كفاكم السابقون مهمة الدين حيث أكمل الله تعالى الدين لنبيه على وأنزل قوله: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴿ "". فلا يحتاج الدين إلى تكميل.

۲ - من أقوال التابعين: قال أمير المؤمنين عمر بن عبدالعزيز المولود سنة ٦٣هـ المتوفى سنة ١٠١هـ قولاً يتضمن مايأتى:

أ -وجوب الوقوف حيث وقف القوم - يعني بهم - النبي عليه وأصحابه فيما كانوا عليه من الدين عقيدة وعملاً، لأنهم وقفوا عن علم وبصيرة ولو كان فيما حدث بعدهم

سورة النساء، الآية: «١١٥».

<sup>(</sup>٢) انظر تخريج الحديث السابق.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: «٣».

خير لكانوا به أحرى.

- ب أن ما أحدث بعدهم فليس فيه إلا مخالفة هديهم، والزهد في سنتهم وإلا فقد وصفوا من الدين مايشفي وتكلموا فيه بما يكفي.
- ج أن من الناس من قصر في اتباعهم فكان جافياً، ومن الناس من تجاوزهم فكان غالياً، والصراط المستقيم مابين الغلو والتقصير.
- ٣ من أقوال تابعي التابعين: قال الأوزاعي عبدالرحمن بن عمرو المتوفى سنة ١٥٧هـ (عليك بآثار السلف) الزم طريقة الصحابة والتابعين لهم بإحسان لأنها مبنية على الكتاب والسنة (وإن رفضك الناس) أبعدوك واجتنبوك (وإياك وآراء الرجال) احذر آراء الرجال وهي ماقيل بمجرد الرأي من غير استناد إلى كتاب الله وسنة رسوله وإن زخرفوه) جملوا اللفظ وحسنوه فإن الباطل لا يعود حقاً بزخرفته وتحسينه.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ٥/ ٢٣)

### تعريف البدعة وأنواعها وأحكامها

#### ۱ - تعریفها:

البدعة في اللغة مأخوذة من البدع وهو الاختراع على غير مثال سابق. ومنه قوله تعالى: ﴿بَدِيعُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (١) أي مخترعها على غير مثال سابق. وقوله تعالى: ﴿قُلَّ مَا كُنْتُ بِدَّعَامِنَ اللهِ اللهُ الل

## والابتداع على قسمين:

ابتداع في العادات كابتداع المخترعات الحديثة وهذا مباح لأن الأصل في العادات الإباحة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: «١١٧».

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف، الآية: «٩».

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٨١٧).

<sup>(</sup>٤) مسلم (١٨١٧) (١٨).

### ٢ - أنواع البدع:

#### البدعة في الدين نوعان:

النوع الأول: بدعة قولية اعتقادية كمقالات الجهمية والمعتزلة والرافضة وسائر الفرق الضالة واعتقاداتهم.

النوع الثاني: بدعة في العبادات كالتعبد لله بعبادة لم يشرعها وهي أنواع:

النوع الأول: مايكون في أصل العبادة، بأن يحدث عبادة ليس لها أصل في الشرع كأن يحدث صلاة غير مشروعة أو صياماً غير مشروع أو أعياداً غير مشروعة كأعياد الموالد وغيرها.

النوع الثاني: مايكون في الزيادة على العبادة المشروعة، كما لو زاد ركعة خامسة في صلاة الظهر أو العصر مثلاً.

النوع الرابع: مايكون بتخصيص وقت للعبادة المشروعة لم يخصصه الشرع كتخصيص يوم النصف من شعبان وليلته بصيام وقيام. فإن أصل الصيام والقيام مشروع ولكن تخصيصه بوقت من الأوقات يحتاج إلى دليل.

## ٣ - حكم البدعة في الدين بجميع أنواعها:

كل بدعة في الدين فهي محرمة وضلالة لقوله ﷺ: "وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة" () وقي وقوله ﷺ: "من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد" فن وفي رواية: "من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد" فدل الحديث على أن كل محدث في الدين فهو بدعة، وكل بدعة ضلالة مردودة. ومعنى ذلك أن البدع في العبادات والاعتقادات محرمة، ولكن التحريم يتفاوت بحسب نوعية البدعة.

فمنها ماهو كفر صراح: كالطواف بالقبور تقرباً إلى أصحابها وتقديم الذبائح والنذور لها ودعاء أصحابها والاستغاثة بهم. وكمقالات غلاة الجهمية والمعتزلة.

ومنها ماهو من وسائل الشرك: كالبناء على القبور والصلاة والدعاء عندها.

ومنها ماهو فسق اعتقادي: كبدعة الخوارج والقدرية والمرجئة في أقوالهم واعتقاداتهم المخالفة للأدلة الشرعية.

ومنها ماهو معصية: كبدعة التبتل والصيام قائماً في

<sup>(</sup>۱) مسند الإِمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود(٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

الشمس. والخصاء بقصد قطع شهوة الجماع.

#### تنبيه:

من قسم البدعة إلى بدعة حسنة وبدعة سيئة فهو غالط ومخطيء ومخالف لقوله على: «كل بدعة ضلالة» (١) لأن الرسول على البدع كلها بأنها ضلالة. وهذا يقول ليس كل بدعة ضلالة بل هناك بدعة حسنة. قال الحافظ ابن رجب في شرح الأربعين: فقوله على: «كل بدعة ضلالة» من جوامع الكلم لا يخرج عنه شيء، وهو أصل عظيم من أصول الدين. وهو شبيه بقوله على: «من أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد» (٢) فكل من أحدث شيئاً ونسبه إلى الدين ولم يكن له أصل من الدين يرجع إليه فهو ضلالة والدين بريء منه، وسواء ذلك في مسائل الاعتقادات أو الأعمال أو الأقوال الظاهرة والباطنة. انتهى.

وليس لهؤلاء حجة على أن هناك بدعة حسنة إلا قول عمر رضي الله عنه في صلاة التراويح: (نعمت البدعة هي) وقالوا أيضاً: إنها أحدثت أشياء لم يستنكرها السلف مثل جمع القرآن في كتاب واحد، وكتابة الحديث وتدوينه.

والجواب عن ذلك أن هذه الأمور لها أصل في الشرع

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

فليست محدثة، وقول عمر: (نعمت البدعة) يريد البدعة اللغوية لا الشرعية، فما كان له أصل في الشرع يرجع إليه إذا قيل إنه بدعة فهو بدعة لغة لا شرعاً لأن البدعة شرعاً، ماليس له أصل في الشرع يرجع إليه، وجمع القرآن في كتاب واحد له أصل في الشرع لأن النبي ﷺ كان يأمر بكتابة القرآن، لكن كان مكتوباً متفرقاً فجمعه الصحابة رضي الله عنهم في مصحف واحد حفظاً له. والتراويح قد صلاها النبي ﷺ بأصحابه ليالي وتخلف عنهم في الأخير خشية أن تفرض عليهم واستمر الصحابة رضى الله عنهم يصلونها أوزاعاً متفرقين في حياة النبي ﷺ وبعد وفاته إلى أن جمعهم عمر بن الخطاب رضي الله عنه خلف إمام واحد كما كانوا خلف النبي ﷺ وليس هذا بدعة في الدين. وكتابة الحديث أيضاً لها أصل في الشرع فقد أمر النبي عليه الكتابة الأحاديث لبعض أصحابه لما طلب منه ذلك – وكان المحذور من كتابته بصفة عامة في عهده ﷺ خشية أن يختلط بالقرآن ماليس منه - فلما توفي ﷺ انتفى هذا المحذور لأن القرآن قد تكامل وضبط قبل وفاته ﷺ. فدون المسلمون السنة بعد ذلك حفظاً لها من الضياع. فجزاهم الله عن الإسلام والمسلمين خيراً حيث حفظوا كتاب ربهم وسنة نبيهم عَلَيْكُ من الضياع وعبث العابثين.

# 

المسألة الأولى: وقت ظهور البدع:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: واعلم أن عامة البدع المتعلقة بالعلوم والعبادات إنما وقع في الأمة في أواخر خلافة الخلفاء الراشدين كما أخبر به النبي على حيث قال: «من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً. فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي»(۱) وأول بدعة ظهرت بدعة القدر وبدعة الإرجاء وبدعة التشيع والخوارج. هذه البدع ظهرت في القرن الثاني والصحابة موجودون وقد أنكروا على أهلها. ثم ظهرت بدعة الاعتزال وحدثت الفتن بين المسلمين وظهر اختلاف الآراء بدعة البدع والأهواء وظهرت بدعة التصوف وبدعة البناء على القبور بعد القرون المفضلة وهكذا كلما تأخر الوقت زادت البدع وتنوعت.

 <sup>(</sup>۱) مسند الإمام ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة
 (۲) وصحيح الجامع(٢٥٤٦).

#### المسألة الثانية: مكان ظهور البدع:

تختلف البلدان الإسلامية في ظهور البدع فيها. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: فإن الأمصار الكبار التي سكنها أصحاب رسول الله ﷺ وخرج منها العلم والإيمان خمسة: الحرمان والعراقان والشام منها خروج القرآن والحديث والفقه والعبادة ومايتبع ذلك من أمور الإسلام. وخرج من هذه الأمصار بدع أصولية غير المدينة النبوية. فالكوفة خرج منها التشيع والإرجاء وانتشر بعد ذلك في غيرها، والبصرة خرج منها القدر والاعتزال والنسك الفاسد وانتشر بعد ذلك في غيرها، والشام كان بها النصب والقدر. أما التجهم فإنما ظهر في ناحية خراسان وهو شر البدع، وكان ظهور البدع بحسب البعد عن الدار النبوية. فلما حدثت الفرقة بعد مقتل عثمان ظهرت بدعة الحرورية. وأما المدينة النبوية فكانت سليمة من ظهور هذه البدعة وإن كان بها من هو مضمر لذلك فكان عندهم مهاناً مذموماً إذ كان بها قوم من القدرية وغيرهم ولكن كانوا مقهورين ذليلين بخلاف التشيع والإرجاء بالكوفة، والاعتزال وبدع النساك بالبصرة، والنصب بالشام فإنه كان ظاهراً. وقد ثبت في الصحيح عن النبي عَلَيْ في المدينة أن الدجال لا يدخلها. ولم يزل العلم والإيمان بها ظاهراً إلى زمن أصحاب مالك وهو من أهل القرن الرابع. فأما الأعصار الثلاثة المفضلة فلم يكن فيها بالمدينة النبوية بدعة ظاهرة البتة ولا خرج منها بدعة في أصول الدين البتة

كما خرج من سائر الأمصار.

### ٢ - الأسباب التي أدت إلى ظهور البدع:

مما لا شك فيه أن الاعتصام بالكتاب والسنة فيه منجاة من الوقوع في البدع والضلال. قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسَتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلُ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ الله عنه قال: خط لنا رسول الله على فيما رواه ابن مسعود رضي الله عنه قال: خط لنا رسول الله على خط خطوطاً عن يمينه وعن شماله ثم قال: ﴿ وهذه سبل على كل سبيل منها شيطان يدعو الميه ثم تلا: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَنَوْرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَنَوْرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَنَوْرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَنْبِعُوا السُّبُلُ فَنَا عِرَضَ عن الكتاب والسنة تنازعته الطرق المضلة والبدع المحدثة أعرض عن الكتاب والسنة تنازعته الطرق المضلة والبدع المحدثة فالأسباب التي أدت إلى ظهور البدع تتلخص في الأمور التالية: الجهل بأحكام الدين، اتباع الهوى، التعصب للآراء والأشخاص، التهم بالكفار وتقليدهم. ونتناول هذه الأسباب بشيء من التفصيل:

۱ - الجهل بأحكام الدين: كلما امتد الزمن وبعد الناس عن آثار الرسالة قلَّ العلم وفشى الجهل كما أخبر بذلك النبي ﷺ

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: «١٥٣».

 <sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ١/ ٤٣٥ والنسائي (١١٧٤) وابن ماجة (١١) وصحيح سنن ابن ماجة (١١) وصحح اسناده أحمد شاكر في المسند (٤١٤٢).

بقوله: «من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً» (١). وقوله: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يُبقِ عالماً اتخذ الناس رؤساء جهالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا» (٢). فلا يقاوم البدع إلا العلم والعلماء فإذا فقد العلم والعلماء أتيحت الفرصة للبدع أن تظهر وتنتشر ولأهلها أن ينشطوا.

٢ - اتباع الهوى: من أعرض عن الكتاب والسنة اتبع هواه كما قال تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَسَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَشَعُونَ أَهْوَآءَهُمْ وَمَنْ كَمَا قال تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَسَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَشَعُونَ أَهْوَآءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ ٱتبَعَ هُوَنهُ بِغَيْرِ هُدَى مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ (٣). وقال تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَاهَهُ هُونهُ وَأَضَلَهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشْوَةً مَن الله عَلَى بَعْدِ الله عَلَى بَعْدِ الله عَلَى المتبع.

٣ - التعصب للآراء والرجال يحول بين المرء واتباع الدليل ومعرفة الحق، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ التَّبِعُوا مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ (٥) وهذا هو شأن المتعصبين اليوم من بعض

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۰۰) ومسلم (۲۲۷۳).

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، الآية: «٥٠».

<sup>(</sup>٤) سورة الجاثية، الآية: «٢٣».

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: «١٧٠».

أتباع المذاهب والصوفية والقبوريين إذا دعوا إلى اتباع الكتاب والسنة ونبذ ماهم عليه مما يخالفهما احتجوا بمذاهبهم ومشايخهم وآبائهم وأجدادهم.

سورة الأعراف، الآية: «١٣٨».

<sup>(</sup>٢) الترمذي (٢١٨٠) ومسند الإمام أحمد ٢١٨/٥ وصحيح سنن الترمذي (١٧٧١).

التماثيل والنصب التذكارية وإقامة المآتم وبدع الجنائز والبناء على القبور وغير ذلك.

# موقف الأمة الإسلامية من المبتدعة ومنهج أهل السنة والجماعة في الرد عليهم

١ - موقف أهل السنة والخماعة من المبتدعة:

مازال أهل السنة والجماعة يردون على المبتدعة وينكرون على مدعهم ويمنعونهم من مزاولتها وإليك نماذج من ذلك:

١ - عن أم الدرداء قالت: دخل علي أبو الدرداء مغضباً فقلت له: مالك. فقال: (والله ما أعرف فيهم شيئاً من أمر محمد إلا أنهم يصلون جميعاً).

٢ - عن عمرو بن يحيى قال: سمعت أبي يحدث عن أبيه قال: كنا نجلس على باب عبدالله بن مسعود قبل صلاة الغداة. فإذا خرج مشينا معه إلى المسجد. فجاءنا أبو موسى الأشعري. فقال: أخرج عليكم أبو عبدالرحمن بعد؟ قلنا: لا، فجلس معنا حتى خرج - فلما خرج قمنا إليه جميعاً. فقال: يا أبا عبدالرحمن إني رأيت في المسجد آنفاً أمراً أنكرته. ولم أر والحمد لله إلا خيراً - قال: وماهو؟ قال: إن عشت فستراه قال: رأيت في المسجد قوماً حلقاً جلوساً ينتظرون الصلاة في كل حلقة رجل وفي أيديهم قوماً حلقاً جلوساً ينتظرون الصلاة في كل حلقة رجل وفي أيديهم

حصى. فيقول: كبروا مائة. فيكبرون مائة. فيقول: هللوا مائة فيهللون مائة. فيقول: سبحوا مائة. فيسبحون مائة. قال: أفلا أمرتهم أن يعدوا سيئاتهم وضمنت لهم أن لا يضيع من حسناتهم شيء. ثم مضى ومضينا معه. حتى أتى حلقة من تلك الحلق فوقف عليهم فقال: ماهذا الذي أراكم تصنعون؟ قالوا: يا أبا عبدالرحمن حصى نعد به التكبير والتهليل والتسبيح والتحميد قال: فعدوا سيئاتكم. فأنا ضامن أن لا يضيع من حسناتكم شيء -ويحكم يا أمة محمد ما أسرع هلكتكم، هؤلاء أصحابه متوافرون، وهذه ثيابه لم تبل، وآنيته لم تكسر. والذي نفسي بيده إنكم لعلى ملة هي أهدى من ملة محمد، أو مفتتحو باب ضلالة!! قالوا: والله يا أبا عبدالرحمن ما أردنا إلا الخير. قال: وكم مريد للخير لن يصيبه. إن رسول الله ﷺ حدثنا أن قوماً يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيهم. وأيم الله لا أدري لعل أكثرهم منكم. ثم تولى عنهم. فقال عمرو بن سلمة: رأينا عامة أولئك يطاعنوننا يوم النهروان مع الخوارج.

٣ - جاء رجل إلى الإمام مالك بن أنس رحمه الله فقال: من أين أحرم فقال: من الميقات الذي وقت رسول الله على وأحرم منه. فقال الرجل: فإن أحرمت من أبعد منه؟ فقال مالك: لا أرى ذلك. فقال: ماتكره من ذلك. قال: أكره عليك الفتنة. قال: وأي فتنة في ازدياد الخير. فقال مالك: فإن الله تعالى يقول: ﴿ فَلْيَحْذُرِ

ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْ نَدُّ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيثُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

وأي فتنة أعظم من أنك خصصت بفضل لم يختص به رسول الله ﷺ. وهذا نموذج. ولا زال العلماء ينكرون على المبتدعة في كل عصر والحمد لله.

#### ٢ - منهج أهل السنة والجماعة في الرد على أهل البدع:

منهجهم في ذلك مبني على الكتاب والسنة وهو المنهج المقنع المفحم - حيث يوردون شبه المبتدعة وينقضونها. ويستدلون بالكتاب والسنة على وجوب التمسك بالسنن والنهي عن البدع والمحدثات وقد ألَّفُوا المؤلفات الكثيرة في ذلك - وردوا في كتب العقائد على الشيعة والخوارج والجهمية والمعتزلة والأشاعرة في مقالاتهم المبتدعة في أصول الإيمان والعقيدة. وألفوا كتبأ خاصة في ذلك كما ألف الإمام أحمد كتاب الرد على الجهمية وألف غيره من الأئمة في ذلك كعثمان بن سعيد الدارمي وكما في كتب شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم والشيخ محمد بن عبدالوهاب وغيرهم من الرد على تلك الفرق وعلى القبورية والصوفية. وأما الكتب الخاصة في الرد على أهل البدع فهي كثيرة منها على سبيل المثال من الكتب القديمة:

١ - كتاب الاعتصام للإمام الشاطبي.

سورة النور، الآية: «٦٣».

- ٢ كتاب اقتضاء الصراط المستقيم لشيخ الإسلام ابن تيمية فقد استغرق الرد على المبتدعة جزءاً كبيراً منه.
  - ٣ كتاب إنكار الحوادث والبدع لابن وضاح.
    - ٤ كتاب الحوادث والبدع للطرطوشي.
  - ٥ كتاب الباعث على إنكار البدع والحوادث لأبي شامة.
- ٦ منهاج السنة النبوية في الرد على الرافضة والقدرية لشيخ الإسلام ابن تيمية.

### ومن الكتب العصرية:

- ١ كتاب الإبداع في مضار الابتداع/ على محفوظ.
- ٢ كتاب السنن والمبتدعات المتعلقة بالأذكار والصلوات.
   للشيخ محمد بن أحمد الشقيري الحوامدي.
  - ٣ رسالة التحذير من البدع للشيخ: عبدالعزيز بن باز.

ولا يزال علماء المسلمين - والحمد لله - ينكرون البدع ويردون على المبتدعة من خلال الصحف والمجلات والإذاعات وخطب الجمع والندوات والمحاضرات مما له كبير الأثر في توعية المسلمين والقضاء على البدع وقمع المبتدعين.

(محاضرات في العقيدة والدعوة ١/١٠٧)( فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان)



فتاوى في معنى البدعة وضوابطها وأقسامها ومعاملة أهل البدع والرد عليهم



# معنى البدعة وإطلاقها في أبواب العبادات

سؤال: متى يوصف العمل بأنه بدعة في الشرع المطهر؟ وهل إطلاق البدعة يكون في أبواب العبادات فقط، أم يشمل العبادات والمعاملات؟.

جواب: البدعة في الشرع المطهر هي كل عبادة أحدثها الناس ليس لها أصل في الكتاب ولا في السنة ولا في عمل الخلفاء الأربعة الراشدين، لقول النبي على: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (۱) متفق على صحته وقوله على: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (۲) أخرجه مسلم في صحيحه، وقوله على خديث العرباض بن سارية رضي الله عنه: «فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة» (واه الإمام أحمد وأبوداود والترمذي وابن ماجه بسند صحيح، والأحاديث في هذا المعنى كثيرة.

وتطلق البدعة في اللغة العربية على كل محدث على غير

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

 <sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن
 ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

مثال سابق، لكن لا يتعلق بها حكم المنع إذا لم تكن من البدع في الدين، أما في المعاملات فما وافق الشرع منها فهو عقد شرعي وماخالفه فهو عقد فاسد ولا يسمى بدعة في الشرع لأنه ليس من العبادة.

(مجموع فتاوی سماحة الشیخ ابن باز ص۸۳۷)

سؤال: وسئل: عن معنى البدعة وعن ضابطها؟ وهل هناك بدعة حسنة؟ وما معنى قول النبي ﷺ: «من سن في الإسلام سنة حسنة»؟(١)

جُواب: البدعة شرعاً ضابطها «التعبد لله بما لم يشرعه الله»، وإن شئت فقل: «التعبد لله تعالى بما ليس عليه النبي عَلَيْ، ولا خلفاؤه الراشدون» فالتعريف الأول مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ أَمَّ لَهُمْ شُرَكَكُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللّهُ ﴾ (٢) والتعريف الثاني مأخوذ من قول النبي عليه الصلاة والسلام: «عليكم بسنتي الثاني مأخوذ من قول النبي عليه الصلاة والسلام: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور» (٣) فكل من تعبد لله بشيء عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور» (٣) فكل من تعبد لله بشيء

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۱۷).

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: «۲۱».

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

لم يشرعه الله، أو بشيء لم يكن عليه النبي على وخلفاؤه الراشدون فهو مبتدع سواء كان ذلك التعبد فيما يتعلق بأسماء الله وصفاته أو فيما يتعلق بأحكامه وشرعه. أما الأمور العادية التي تتبع العادة والعرف فهذه لا تسمى بدعة في الدين وإن كانت تسمى بدعة في اللين وليست هي التي حذر بدعة في اللين وليست هي التي حذر منها رسول الله على .

وليس في الدين بدعة حسنة أبداً، والسنة الحسنة هي التي توافق الشرع، وهذه تشمل أن يبدأ الإنسان بالسنة أي يبدأ العمل بها، أو يبعثها بعد تركها، أو يفعل شيئاً يسنه يكون وسيلة لأمر متعبد به فهذه ثلاثة أشياء:

الأول: إطلاق السنة على من ابتدأ العمل ويدل له سبب الحديث فإن النبي على حث على التصدق على القوم الذين قدموا عليه على، وهم في حاجة وفاقة، فحث على التصدق فجاء رجل من الأنصار بصرة من فضة قد أثقلت يده فوضعها في حجر النبي عليه الصلاة والسلام فقال النبي عليه المسلام سنة عليه المحسنة فله أجرها وأجر من عمل بها»(١) فهذا الرجل سن سنة ابتداء عمل لا ابتداء شرع.

الثاني: السُّنة التي تركت ثم فعلها الإنسان فأحياها فهذا يقال

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۱۷).

عنه سنها بمعنى أحياها وإن كان لم يشرعها من عنده.

الثالث: أن يفعل شيئاً وسيلة لأمر مشروع مثل بناء المدارس وطبع الكتب فهذا لا يتعبد بذاته ولكن لأنه وسيلة لغيره فكل هذا داخل في قول النبي ﷺ: «من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها»(١) والله أعلم.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ٢/ ٢٩١ رقم ٣٤٦)

سؤال: ماهو ضابط البدعة. ومتى يقال هذا الشخص مبتدع؟

جواب: البدعة كما قال النبي على «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (٢) كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة فالبدعة هي كل مالم يكن له أصل في كتاب الله ولا في سنة رسوله على فما أحدث من العبادات والأفكار وغير ذلك من أمور العبادة هذه بدع. الذي ليس له دليل من الأقوال أو من الأفعال أو الاعتقادات أو غير ذلك كل ماليس له دليل من الكتاب أو السنة فهو يكون محدثاً وكل ذلك كل ماليس له دليل من الكتاب أو السنة فهو يكون محدثاً وكل محدث في الدين يكون بدعة. وكل بدعة ضلالة.

(ظاهرة التبديع والتفسيق والتكفير وضوابطها ص٤١) (الشيخ ابن فوزان)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۱۷).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

## سؤال: ماهي محدثات الأمور وما معناها؟

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

المراد بذلك قوله ﷺ: «إياكم ومحدثات الأمور»(١) كل ما أحدثه الناس في دين الإسلام من البدع في العقائد والعبادات ونحوها مما لم يأت به كتاب ولا سنة ثابتة عن رسول الله ﷺ واتخذوه ديناً يعتقدونه، ويتعبدون الله به زعماً منهم أنه مشروع وليس كذلك بل هو مبتدع ممنوع كدعاء من مات من الصالحين أو الغائبين منهم واتخاذ القبور مساجد والطواف حول القبور، والاستنجاد بأهلها زعماً منهم أنهم شفعاء لهم عند الله ووسطاء في قضاء الحاجات وتفريج الكربات واتخاذ أيام موالد الأنبياء والصالحين أعياداً يحتفلون فيها ويعملون ما يزعمونه قربات تخص ليلة المولد أو يومه أو شهره إلى أمثال ذلك مما لا يكاد يحصى من البدع والخرافات التي ما أنزل الله بها من سلطان ولا ثبت في سنة رسول الله ﷺ شيء منها ويتضح مما ذكرنا أن بعض المحدثات يكون شركاً كالاستغاثة بالأموات والنذر لهم وأن بعضها يكون بدعة فقط ولم تبلغ أن تكون شركاً كالبناء على القبور واتخاذ

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

المساجد عليها مالم يغل في ذلك بما يجعله شركاً.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٢١٣٩)

سؤال: أطلب شرح الحديث مفصلًا والحديث: «كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار»(١).

نرجو شرحاً وافياً لمعنى مفهوم هذه العبارة ومايتعلق بها من محدثات اليوم مثل الطائرات ومكبرات الصوت وجميع المحدثات التي هي محدثة وبدعة ولكننا نستعملها وهل القرآن الشريف طبعه وكتابته يمكن أن تكون بدعة أو محدثة?

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

أولاً: قسم العلماء البدعة إلى بدعة دينية وبدعة دنيوية. فالبدعة في الدين هي: إحداث عبادة لم يشرعها الله سبحانه وتعالى وهي التي تراد في الحديث الذي ذكر ومافي معناه من الأحاديث.

وأما الدنيوية: فما غلب فيها جانب المصلحة على جانب

<sup>(</sup>١) انظر تخريج الحديث السابق.

المفسدة فهي جائزة وإلا فهي ممنوعة ومن أمثلة ذلك ما أحدث من أنواع السلاح والمراكب ونحو ذلك.

ثانياً: الطائرات ومكبرات الصوت ونحو ذلك من الأمور العادية الدنيوية المبتدعة وليس فيها محذور شرعي فاستعمالها لا محذور فيه إذا لم يكن في ذلك ظلم لأحد ولا نصر لبدعة أو منكر وليست داخلة في الأحاديث المحذرة من البدع.

ثالثاً: طبع القرآن وكتابته من وسائل حفظه وتعلمه وتعليمه والوسائل لها حكم الغايات فيكون ذلك مشروعاً ليس من البدع المنهي عنها؛ لأن الله سبحانه ضمن حفظ القرآن الكريم وهذا من وسائل حفظه.

رابعاً: ننصحك بالرجوع إلى «كتاب تنبيه الغافلين» للنحاس و «الاعتصام» للشاطبي و «السنن والمبتدعات» و «الإبداع في مضار الابتداع».

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٢٥٧٧)

# تقسيم البدعة

سؤال: قسم الشيخ النووي رحمه الله في شرحه موضوع البدعة إلى خمسة أقسام:

١ - البدعة الواجبة. ومثالها: نظم أدلة المتكلمين على الملاحدة.

٢ - المندوبة. ومثالها: تصنيف كتب العلم.

٣ - المباحة. مثالها: التبسط في ألوان الطعام.

٤ - ٥ - الحرام والمكروه. وهما واضحان.

ويقول الرسول ﷺ: «كل بدعة ضلالة» (١٠ أرجو توضيح ذلك مع مايقصده الشيخ النووي رحمه الله. بارك الله فيكم.

جواب: هذا الذي نقلته عن النووي في تقسيمه البدعة إلى خمسة أقسام قد ذكره جماعة من أهل العلم، وقالوا: إن البدعة تنقسم إلى أقسام خمسة: واجبة، ومستحبة، ومباحة، ومحرمة، ومكروهة. وذهب آخرون من أهل العلم إلى أن البدعة كلها ضلالة وليس فيها تقسيم بل كلها كما قال النبي على ضلالة، قال عليه الصلاة والسلام: «كل بدعة ضلالة»(٢). هكذا جاءت الأحاديث

<sup>(</sup>۱) مسلم (۸٦۷).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۲۸).

الصحيحة عن رسول الله على ومنها مارواه مسلم في الصحيح عن جابر بن عبدالله الأنصاري رضي الله عنهما قال: كان النبي على يخطب يوم الجمعة ويقول في خطبته: «أما بعد: فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة»(١).

وجاء في هذا المعنى عدة أحاديث من حديث عائشة ومن حديث العرباض بن سارية وأحاديث أخرى، وهذا هو الصواب، أنها لا تنقسم إلى هذه الأقسام التي ذكر النووي وغيره بل كلها ضلالة، والبدعة تكون في الدين لا في الأمور المباحة، كالتنوع في الطعام على وجه جديد لا يعرف في الزمن الأول، فهذا لا يسمى بدعة من حيث الشرع المطهر وإن كان بدعة من حيث اللغة، فالبدعة في اللغة هي الشيء المحدث على غير مثال سبق، كما قال عز وجل: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (٢). يعني مبتدعها وموجدها على غير مثال سابق، لكن لا يقال في شيء أنه في الشرع المطهر بدعة إلا إذا كان محدثاً لم يأت في الكتاب والسنة مايدل على شرعيته، وهذا هو الحق الذي ارتضاه جماعة من أهل العلم وقرروه وردوا على من خالف ذلك.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۸).

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة، الآية: «۱۱۷».

أما تأليف الكتب وتنظيم الأدلة في الرد على الملحدين وخصوم الإسلام فلا يسمى بدعة؛ لأن ذلك مما أمر به الله ورسوله وليس ذلك بدعة، فالقرآن الكريم جاء بالرد على أعداء الله وكشف شبههم بالآيات الواضحات، وجاءت السنة بذلك أيضاً بالرد على خصوم الإسلام، وهكذا المسلمون من عهد الصحابة إلى عهدنا هذا.

فهذا كله لا يسمى بدعة بل هو قيام بالواجب وجهاد في سبيل الله وليس ببدعة، وهكذا بناء المدارس والقناطر وغير هذا مما ينفع المسلمين لا يسمى بدعة من حيث الشرع؛ لأن الشرع أمر بالتعليم، فالمدارس تعين على التعليم، وكذلك الربط للفقراء؛ لأن الله أمر بالإحسان إلى الفقراء والمساكين، فإذا بني لهم مساكن وسميت ربطاً فهذا مما أمر الله به، وهكذا القناطر على الأنهار، كل هذا مما ينفع الناس وليس ببدعة، بل هو أمر مشروع، وتسميته بدعة إنما يكون من حيث اللغة؛ كما قال عمر رضي الله عنه في التراويح لما جمع الناس على إمام واحد وقال: «نعمت البدعة هذه». مع أن التراويح سنة مؤكدة فعلها النبي ﷺ وحث عليها ورغب فيها، فليست بدعة بل هي سنة، ولكن سماها عمر بدعة من حيث اللغة؛ لأنها فعلت على غير مثال سابق، لأنهم كانوا في عهد النبي عَلَيْ وبعده يصلون أوزاعاً في المسجد ليسوا على إمام واحد، هذا يصلي مع اثنين وهذا يصلي مع ثلاثة،

وصلى بهم النبي على ثلاث ليال ثم ترك وقال: «إني أخشى أن تفرض عليكم صلاة الليل»(١) فتركها خوفاً على أمته أن تفرض عليهم، فلما توفى على أمن ذلك، ولذا أمر بها عمر رضي الله عنه فالحاصل أن قيام رمضان سنة مؤكدة وليست بدعة من حيث الشرع.

وبذلك يُعلم أن كل ما أحدثه الناس في الدين مما لم يشرعه الله فإنه يسمى بدعة وهي بدعة ضلالة، ولا يجوز فعلها، ولا يجوز تقسيم البدع إلى واجب وإلى سنة وإلى مباح. . إلخ؛ لأن ذلك خلاف الأدلة الشرعية الثابتة عن النبي على كما سبق إيضاح ذلك . والله ولى التوفيق.

(مجموع فتاوی سماحة الشیخ ابن باز ص۸۳۸)

سؤال: اختلف علماؤنا في البدعة فقال بعضهم البدعة منها ماهو حسن ومنها ماهو قبيح فهل هذا صحيح؟

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

البدعة هي كل ما أحدث علي غير مثال سابق، ثم منها مايتعلق بالمعاملات وشؤون الدنيا كاختراع آلات النقل من طائرات وسيارات وقاطرات وأجهزة الكهرباء وأدوات الطهي والمكيفات التي تستعمل للتدفئة والتبريد وآلات الحرب من قنابل وغواصات ودبابات إلى غير ذلك مما يرجع إلى مصالح العباد في دنياهم فهذه

<sup>(</sup>۱) البخاري (۹۲٤) ومسلم (۷۲۱).

في نفسها لا حرج فيها ولا إثم في اختراعها أما بالنسبة للمقصد من اختراسها من تستعمل فيه فإن قصد بها خير واستعين بها فيه فهي خير، وإن قصد بها شر من تخريب وتدمير وإفساد في الأرض واستعين بها في ذلك فهي شر وبلاء، وقد تكون البدعة في الدين عقيدة أو عبادة قولية أو فعلية كبدعة نفى القدر وبناء المساجد على القبور وإقامة القباب على القبور وقراءة القرآن عندها للأموات والاحتفال بالموالد إحياء لذكرى الصالحين والوجهاء والاستغاثة بغير الله والطواف حول المزارات فهذه وأمثالها كلها ضلال؛ لقول النبي ﷺ: «إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»(١) لكن منها ماهو شرك أكبر يخرج من الإسلام كالاستغاثة بغير الله فيما هو من وراء الأسباب العادية والذبح والنذر لغير الله إلى أمثال ذلك مما هو عبادة مختصة بالله، ومنها ماهو ذريعة إلى الشرك كالتوسل إلى الله بجاه الصالحين والحلف بغير الله وقول الشخص ماشاء الله وشئت، ولا تنقسم البدع في العبادات إلى الأحكام الخمسة كما زعم بعض الناس لعموم حديث: «كل بدعة ضلالة» (٢).

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ٩٤٨) سؤال: ماحكم تقسيم البدعة إلى بدعة حسنة وبدعة سيئة؟

 <sup>(</sup>۱) مسندالإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة
 (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۲۸).

وهل يصح لمن رأى هذا التقسيم أن يحتج بقول الرسول ﷺ: «من سن سنة حسنة في الإسلام. . . » (١) الحديث، وبقول عمر: «نعمت البدعة هذه . . . » نرجو في ذلك الإفادة، جزاكم الله خيراً.

جواب: ليس مع من قسم البدعة إلى بدعة حسنة وبدعة سيئة دليل لأن البدع كلها سيئة، لقوله ﷺ «كل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار»(٢).

وأما قوله ﷺ: «من سن في الإسلام سنة حسنة».

فالمراد به: من أحيا سنة؛ لأنه ﷺ قال ذلك بمناسبة مافعله أحد الصحابة من مجيئه بالصدقة في أزمة من الأزمات، حتى اقتدى به الناس وتتابعوا في تقديم الصدقات.

وأما قول عمر رضي الله عنه: «نعمت البدعة هذه»؛ فالمراد بذلك البدعة اللغوية لا البدعة الشرعية؛ لأن عمر قال ذلك بمناسبة جمعه الناس على إمام واحد في صلاة التراويح، وصلاة التراويح جماعة قد شرعها الرسول ﷺ؛ حيث صلاها بأصحابه ليالي، ثم تخلف عنهم خشية أن تفرض عليهم.

وبقي الناس يصلونها فرادى وجماعات متفرقة، فجمعهم عمر على إمام واحد كما كان على عهد النبي ﷺ في تلك الليالي التي صلاها بهم، فأحيى عمر تلك السنة، فيكون قد أعاد شيئاً قد

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۱۷).

<sup>(</sup>٢) مسلم (٨٦٧) ولفظ «كل ضلالة في النار» النسائي ٣/ ١٨٨ وصحيح سنن النسائي (١٤٨٧).

انقطع، فيعتبر فعله هذا بدعة لغوية لا شرعية؛ لأن البدعة الشرعية محرمة، لا يمكن لعمر ولا لغيره أن يفعلها، وهم يعلمون تحذير النبي على من البدع.

(ظاهرة التبديع والتفسيق والتكفير وضوابطها ص٤٢) (الشيخ ابن فوزان) سؤال: ماحكم تقسيم البدعة إلى بدعة مفسقة ومكفرة؟

جواب: هناك بدعة مفسقة كبدعة الموالد، وصلاة الرغائب، وإحياء ليلة الإسراء، وبدعة الرافضة يوم عاشوراء، وعيد الغدير للرافضة. أما المكفرة فبدعة الرافضة بسب الصحابة، والطعن في القرآن، وبدعة الجهمية بالتعطيل ونحو ذلك.

(اللؤلؤ المكين من فتاوى ابن جبرين ص٢٦)

سؤال: هل صحيح أن البدعة تنقسم إلى قسمين: بدعة دينية وبدعة دنيوية؟ وهل صحيح أن البدعة الدينية تنقسم إلى قسمين: بدعة حسنة، وبدعة سيئة؟

جواب: ليس بصحيح بل البدع كلها محدثة وضلالة كما في الحديث: «فكل بدعة ضلالة»(١) والبدع إنما تكون في العبادات، فأما البدع الدنيوية كالمصانع، والمراكب والملابس، والمساكن، فلا يقال لها بدع، وإنما هي عادات.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۸).

وهناك فرق بين العبادات والعادات. فالعادات مباحة، فمباح للإنسان أن يبني كيف يشاء، وأن يلبس كيف يشاء، وأن يركب، وأن يصنع من الصناعات، والحرف مايشاء، ولا تسمى هذه بدعا، فليس هناك بدعة دنيوية.

والبدع الدينية كلها سيئة، وليس فيها بدعة حسنة، وليس هناك مايسمى بالبدعة الجائزة، أو البدعة المباحة؛ بل كل ما أضيف إلى الشرع مما ليس منه فإنه لا يجوز.

(الشيخ ابن جبرين)

سؤال: كم قسماً تنقسم البدعة هل كل بدعة ضلالة وإذا كان ذلك كذلك رأيت أن وضع الحركات في القرآن الكريم من ضمة وفتحة وكسرة وسكون ونقطة ونبرة كلها بدعة، لأن القرآن الكريم في عهد رسول الله على صفحات وليس له حركات كما نراه اليوم. هل وضع الحركات فيه من البدع. هل هذه البدعة ضلالة؟

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

البدعة تنقسم إلى بدعة دينية وبدعة عادية، فالعادية مثل كل ماجد من الصناعات والاختراعات والأصل فيها الجواز إلا ما دل دليل شرعي على منعه.

أما البدعة الدينية فهي كل ما أحدث في الدين مضاهاة لتشريع الله كالأذكار الجماعية بصوت واحد وكبدع الموالد وبدع الاحتفال بنصف شهر شعبان والسابع والعشرين من رجب وبليلة الأربعين من وفاة الميت وقراءة القرآن للأموات على القبور إلى أمثال ذلك مما لا يحصى عداً، ولا أقسام للبدعة في الدين من حيث الحكم عليها بل كل بدعة ضلالة لما ثبت عن النبي عَلَيْ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم وفي رواية: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۲). رواه مسلم. ولما رواه العرباض بن سارية رضى الله عنه قال: «وعظنا رسول الله ﷺ موعظة بليغة وجلت منها القلوب وذرفت منها العيون فقلنا: يارسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن تأمر عليكم عبد حبشي وإنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً فعليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة»(٣) رواه أحمد وأبوداود والترمذي وابن ماجه.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٣) مسندالإمام أحمد ٤/١٢٦ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

أما نقط حروف القرآن وضبطها بالحركات فليس من البدع وإن لم يكن موجوداً على عهد النبي على لكونه من المصالح المرسلة لدلالة أدلة الشرع الآمرة بحفظه على ذلك في الجملة. ونوصيك بقراءة «كتاب الاعتصام» للشاطبي فإنه وفي الموضوع حقه.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ٧٧٢١)

#### موقف السلف من المبتدعة

سؤال: نطلب من فضيلة الشيخ توضيح موقف السلف من المبتدعة، وجزاكم الله خيراً؟

جواب: السلف لا يبدعون كل أحد، ولا يسرفون في إطلاق كلمة البدعة على كل أحد خالف بعض المخالفات، إنما يصفون بالبدعة من فعل فعلاً لا دليل عليه يتقرب به إلى الله؛ من عبادة لم يشرعها رسول الله علية أخذاً من قوله عليه أمرنافهو رد». (١)

وفي رواية: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

رد»<sup>(۱)</sup>.

فالبدعة هي إحداث شيء جديد في الدين، لا دليل عليه من كتاب الله ولا سنة رسول الله ﷺ، هذه هي البدعة وإذا ثبت أن شخصاً ابتدع بدعة في الدين، وأبى أن يرجع؛ فإن منهج السلف أنهم يهجرونه ويبتعدون عنه، ولم يكونوا يجالسونه.

هذا منهجهم، لكن كما ذكرت، بعد أن يثبت أنه مبتدع، وبعد أن يُنصح ولا يرجع عن بدعته؛ فحينئذ يهجر؛ لئلا يتعدى ضرره إلى من جالسه وإلى من اتصل به، ومن أجل أن يحذر الناس من المبتدعة ومن البدع.

أما المغالاة في إطلاق البدعة على كل من خالف أحداً في الرأي، فيقال: هذا مبتدع! كل واحد يسمي الآخر مبتدعاً، وهو لم يحدث في الدين شيئاً؛ إلا أنه تخالف هو وشخص، أو تخالف هو وجماعة من الجماعات، هذا لا يكون مبتدعاً.

ومن فعل محرماً أو معصية؛ يسمى عاصياً، وما كل عاص مبتدع، وماكل مخطيء مبتدع، لأن المبتدع من أحدث في الدين ماليس منه، هذا هو المبتدع، أما المغالاة في اسم البدعة بإطلاقها على كل من خالف شخصاً؛ فليس هذا بصحيح؛ فقد يكون الصواب مع المخالف، وهذا ليس منهج السلف.

البخاری (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

(ظاهرة التبديع والتفسيق والتكفير وضوابطها ص٥١) (الشيخ ابن فوزان)

سؤال: ما موقفنا تجاه أهل البدع كالروافض؟ هل ندعوهم إلى السنة وكيف نتعامل معهم لوجود واحد منهم معي في العمل؟.

جواب: الدعوة إلى الله مطلوبة لعل الله أن ينفعهم وأن يتوبوا أو على الأقل أن تقوم الحجة عليهم. الدعوة إلى الله مطلوبة معهم ومع غيرهم، وأما العمل إذا كان أنك لا تخضع لهذا المبتدع وليس له عليك سلطان وإنما أنت تحت إدارة أو رياسة مستقيمة وهو إنما هو يعمل مثلك فلا شك أن كونك مع أهل السنة ومع أهل الخير أفضل أما إذا كنتم في عمل أو في دائرة أو مكتب وهو ليس له عليك سلطة ولا رياسة ولا إدارة فلا حرج في ذلك. بشرط أن تتمسك بالسنة وتحافظ على الصلوات وتتركه جانباً. لا تباسطه ولا تأنس معه تتركه على جانب تعده كأنه غير موجود.

(ظاهرة التبديع والتفسيق والتكفير وضوابطها ص٤١) (الشيخ ابن فوزان)

#### معاملة صاحب البدعة

سؤال: كيف يتعامل الإنسان الملتزم بالسنة مع صاحب البدعة؟ وهل يجوز هجره؟.

جواب: البدع تنقسم إلى قسمين:

بدع مكفرة، وبدع دون ذلك، وفي كلا القسمين يجب علينا نحن أن ندعوا هؤلاء الذين ينتسبون إلى الإسلام ومعهم البدع المكفرة ومادونها إلى الحق؛ ببيان الحق دون أن نهاجم ماهم عليه إلا بعد أن نعرف منهم الاستكبار عن قبول الحق لأن الله - تعالى - قال للنبي عَلَيْ: ﴿ وَلَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِ اللهِ فَيَسُبُّوا اللهَ عَدُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ (١) فندعوا أولاً هؤلاء إلى الحق ببيان الحق وإيضاحه بأدلته، والحق مقبول لدى كل ذي فطرة سليمة، فإذا وجد العناد والاستكبار فإننا نبين باطلهم على أن بيان باطلهم في غير مجادلتهم أمر واجب.

أما هجرهم فهذا يترتب على البدعة، فإذا كانت البدعة مكفرة وجب هجره، وإذا كانت دون ذلك فإننا نتوقف في هجره؛ إن كان في هجره مصلحة فعلناه، وإن لم يكن فيه مصلحة اجتنبناه، وذلك أن الأصل في المؤمن تحريم هجره لقول النبي «لا يحل لرجل مؤمن أن يهجر أخاه فوق ثلاث»(٢) فكل مؤمن وإن كان فاسقاً فإنه يحرم هجره مالم يكن في الهجر مصلحة، فإذا كان في الهجر مصلحة هجرناه، لأن الهجر حينئذ دواء، أما إذا لم يكن فيه مصلحة أو كان فيه زيادة في المعصية

سورة الأنعام، الآية: «١٠٨».

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٠٧٧) (٦٢٣٧) ومسلم (٢٥٦٠).

والعتو، فإن ما لامصلحة فيه تركه هو المصلحة.

فإن قال قائل يرد على ذلك: أن النبي ﷺ، هجر كعب بن مالك وصاحبيه الذين تخلفوا عن غزوة تبوك؟.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رقم ٣٤٧)

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآيتان: «١١٨،١١٧».

## الرد على أهل البدع

سؤال: كيف نرد على أهل البدع الذين يستدلون على بدعهم بحديث: «من سن في الإسلام سنة حسنة. . . إلخ»؟(١)

جواب: نرد على هؤلاء فنقول إن الذي قال: "من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها" (٢) هو الذي قال: "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار" (على هذا يكون قوله: "من سن في الإسلام سنة حسنة". منزلاً على سبب هذا الحديث، وهو أن النبي على مثا على الصدقة للقوم الذين جاءوا من مضر في حاجة وفاقة، فجاء رجل بصرة من فضة فوضعها بين يدي النبي من فقال النبي فقال النبي عمل بها في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة". (٤) وإذا عرفنا سبب الحديث وتنزل المعنى عليه تبين أن المراد بسن السنة سن العمل بها، وليس سن التشريع، لأن

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۱۷).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۰۱۷).

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وضحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>٤) مسلم (١٠١٧).

التشريع لا يكون إلا لله ورسوله، وأن معنى الحديث من سن سنة أي ابتدأ العمل بها واقتدى الناس به فيها، كان له أجرها وأجر من عمل بها، هذا هو معنى الحديث المتعين، أو يحمل على أن المراد «من سن سنة حسنة» من فعل وسيلة يتوصل بها إلى العبادة واقتدى الناس به فيها، كتأليف الكتب وتبويب العلم، وبناء المدارس، وما أشبه هذا مما يكون وسيلة لأمر مطلوب شرعاً. فإذا ابتدأ الإنسان هذه الوسيلة المؤدية للمطلوب الشرعي وهي لم ينه عنها بعينها، كان داخلاً في هذا الحديث.

ولو كان معنى الحديث أن الإنسان له أن يشرع ماشاء، لكان الدين الإسلامي لم يكمل في حياة رسول الله على ولكان لكل أمة شرعة ومنهاجا، وإذا ظن هذا الذي فعل هذه البدعة أنها حسنة فظنه خاطيء لأن هذا الظن يكذبه قول الرسول على «كل بدعة ضلالة»(١).

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رقم ٣٤٨)

سؤال: أخذ الناس يبتدعون أشياء ويستحسنونها، وذلك أخذاً بقول الرسول علي «من سن في الإسلام سنة حسنة؛ فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة. . (٢) إلى آخر الحديث؛

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۰۱۷).

فهل هم محقون فيما يقولون؟ فإن لم يكونوا على حق؛ فما مدلول الحديث السابق ذكره؟ وهل يجوز الابتداع بأشياء مستحسنة؟ أجيبونا عن ذلك أثابكم الله؟.

جواب: البدعة هي مالم يكن له دليل من الكتاب والسنة من الأشياء التي يتقرب بها إلى الله.

قال عليه الصلاة والسلام: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه؛ فهو رد»(١) وفي رواية: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا؛ فهو رد»(٢).

وقال عليه الصلاة والسلام: «وإياكم ومحدثات الأمور؛ فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة». (٣)

والأحاديث في النهي عن البدع والمحدثات أحاديث كثيرة ومشهورة، وكلام أهل العلم من الصحابة والتابعين ومن جاء بعدهم من المحققين كلام معلوم ومشهور وليس هناك بدعة حسنة أبداً، بل البدع كلها ضلالة؛ كما قال النبي ﷺ: «وكل بدعة ضلالة» أبداً، بل البدع كلها ضلالة؛

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

 <sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن
 ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن =

فالذي يزعم أن هناك بدعة حسنة يخالف قول الرسول ﷺ: «فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»(١) وهذا يقول: هناك بدعة ليست ضلالة! ولا شك أن هذا محاد لله ولرسوله.

أما قوله ﷺ: "من سن في الإسلام سنة حسنة؛ فله أجرها وأجر من عمل بها" (٢)؛ فهذا لا يدل على مايقوله هؤلاء؛ لأن الرسول لم يقل من ابتدع بدعة حسنة، وإنما قال: "من سن سنة حسنة"، والسنة غير البدعة، السنة هي ماكان موافقاً للكتاب والسنة، موافقاً للدليل، هذا هو السنة؛ فمن عمل بالسنة التي دل عليها الكتاب والسنة؛ يكون له أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة؛ يعني: من أحيى هذه السنة وعلمها للناس وبينها للناس وعملوا بها اقتداء به؛ فإنه يكون له من الأجر مثل أجورهم، وسبب الحديث معروف، وهو أنه لما جاء أناس محتاجون إلى النبي شيخ من العرب، عند ذلك رق لهم الرسول شيء وأصابه شيء من الكآبة من حالتهم، فأمر بالصدقة وحث عليها، فقام رجل من الصحابة وتصدق بمال كثير، ثم تتابع الناس وتصدقوا اقتداء به؛ لأنه بدأ لهم الطريق، عند ذلك قال النبي شيخ: "من سن في

ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۰۱۷).

الإسلام سنة حسنة؛ فله أجرها وأجر من عمل بها»؛ (١) فهذا الرجل عمل بسنة، وهي الصدقة ومساعدة المحتاجين، والصدقة ليست بدعة؛ لأنها مأمور بها بالكتاب والسنة؛ فهي سنة حسنة، من أحياها وعمل بها وبينها للناس حتى عملوا بها واقتدوا به فيها؛ كان له من الأجر مثل أجورهم.

(ظاهرة التبديع والتفسيق والتكفير وضوابطها ص٤٥) (الشيخ ابن فوزان)

سؤال: فضيلة الشيخ أحسن الله إليك: في لقاءات سابقة عرفنا البدعة وحكمها نجد أن بعض الناس في الاحتفالات بالمولد النبوي الشريف، يقولون إن هذه الاحتفالات هي تأليف لقلوب المسلمين بعد أن تفرقت الأمة فما قولكم لهؤلاء؟.

جواب: قولنا لهؤلاء الذين يقولون الاحتفال بالمولد تأليف للقلوب وإحياء لذكرى رسول الله ﷺ، نقول:

أولاً: لا نسلم بذلك، فإن هؤلاء الذين يجتمعون يتفرقون عن غير شيء، ولا يمكن أن تتآلف القلوب على بدعة إطلاقاً.

ثانياً: إن هذا إحداث شيء لم يشرعه الله، فالله - تعالى -قد جعل لتأليف القلوب اجتماعاً آخر، كل يوم يجتمع الناس في بيت من بيوت الله خمس مرات، وهي كافية في حصول التأليف،

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۱۷).

فنحن في غنى عن هذه البدعة التي ابتدعوها وقالوا: إنه يحصل بها التأليف.

وأما ذكرى رسول الله على رأس كل سنة!! ألسنا نذكر الإنسان ذكرى للرسول إلا على رأس كل سنة!! ألسنا نذكر الرسول في كل عبادة، فعندما تريد أن تتوضأ لابد في الوضوء من أمرين: الإخلاص لله، والثاني المتابعة للرسول على، تتوضأ على أنك استشعرت المتابعة فأنت الآن تذكر الرسول على، تتوضأ على أنك متبع للرسول على، تصلي على أنك متبع للرسول على، ثم الذكرى العلنية كل يوم خمس مرات على الأقل نعلن في الأذان أشهد أن محمداً رسول الله، فنحن في غنى عن هذه البدعة، بدعة الاحتفال بالمولد فنرد عليهم بمثال ونقول سبحان الله أين أنتم من الصحابة؟ أين أنتم من التابعين؟ كل القرون أين أنتم من تابعي التابعين؟ كل القرون المفضلة الثلاثة مضت ولم يحدث أحد هذا الاحتفال، لم يعرف هذا الاحتفال إلا في القرن الرابع فيما بعد الأربعمائة. هي بدعة مافيها شك، بدعة غير محمودة، وكل بدعة ضلالة.

(لقاء الباب المفتوح ٣٧/ ١٩) (الشيخ ابن عثيمين)

#### الصلاة خلف المبتدع

سؤال: هل تصح الصلاة وراء المبتدع والمسبل إزاره؟

جواب: نعم تصح الصلاة خلف المبتدع وخلف المسبل إزاره وغيره من العصاة في أصح قولي العلماء مالم تكن البدعة مكفرة لصاحبها، فإن كانت مكفرة له كالجهمي ونحوه ممن بدعتهم تخرجهم عن دائرة الإسلام، فلا تصح الصلاة خلفهم. ولكن يجب على المسؤولين أن يختاروا للإمامة من هو سليم من البدعة والفسق، مرضي السيرة، لأن الإمامة أمانة عظيمة القائم بها قدوة للمسلمين، فلا يجوز أن يتولاها أهل البدع والفسق مع القدرة على تولية غيرهم.

والإسبال من جملة المعاصي التي يجب تركها والحذر منها، لقول النبي على السفل من الكعبين من الإزار فهو في النار» (۱) رواه البخاري في صحيحه وماسوى الإزار حكمه حكم الإزار كالقميص والسراويل والبشت ونحو ذلك، وقد صح عن رسول الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: المسبل إزاره، والمنان فيما أعطى، والمنفق سلعته بالحلف الكاذب»، (۲) خرجه مسلم في صحيحه.

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٧٨٧).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۰۱).

وإذا صار سحبه للإزار ونحوه من أجل التكبر، صار ذلك أشد في الإثم وأقرب إلى العقوبة العاجلة، لقول النبي على: «من جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة». (١) والواجب على كل مسلم أن يحذر ماحرم الله عليه من الإسبال وغيره من المعاصي، كما يجب عليه أن يحذر البدع كلها لقول النبي على: «من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢) خرجه مسلم في صحيحه ولقوله عملا يخير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد على، وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة»(٣) خرجه مسلم أيضاً.

نسأل الله لنا وللمسلمين جميعاً العافية من البدع والمعاصي إنه خير مسؤول.

(كتاب الدعوة ١/١٣) (الشيخ ابن باز)

سؤال: ماحكم المقيم في بلد أهله متمسكون بالبدعة، هل يصح له أن يصلي معهم صلاة الجمعة والجماعة أو يصلي وحده أو تسقط عنه الجمعة؟ وإذا كان أهل السنة ببلد أقل من اثني عشر فهل تصح لهم الجمعة أم لا؟.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۷۹۱) ومسلم (۲۰۸۵).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٨٦٧).

جواب: إن إقامة صلاة الجمعة واجبة خلف كل إمام بر أو فاجر، فإذا كان الإمام في الجمعة لا تخرجه بدعته عن الإسلام فإنه يصلى خلفه.

قال الإمام أبوجعفر الطحاوي رحمه الله في عقيدته المشهورة: (ونرى الصلاة خلف كل بر وفاجر من أهل القبلة وعلى من مات منهم) انتهى، قال الشارح لهذه العقيدة وهو من العلماء المحققين في شرح هذه الجملة. قال على: «صلوا خلف كل بر وفاجر»(۱) رواه مكحول عن أبي هريرة رضي الله عنه وأخرجه الدارقطني وقال: مكحول لم يلق أبا هريرة، وفي إسناده معاوية بن صالح متكلم فيه وقد احتج به مسلم في صحيحه، وخرجه الدارقطني أيضاً وأبوداود عن مكحول عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على الصلاة واجبة عليكم مع كل مسلم براً كان أو فاجراً وإن عمل بالكبائر، والجهاد واجب عليكم مع كل أمير براً كان أو فاجراً وإن عمل الكبائر». (٢)

وفي صحيح البخاري أن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما

<sup>(</sup>۱) سنن الدارقطني ۲/۷۷ والسنن الكبرى للبيهقي ۱۹/۶ وضعيف الجامع (۲۷۷).

<sup>(</sup>۲) سنن الدارقطني ۲/۲۰ وأبوداود (۵۹۶) (۲۵۳۳) وضعیف سنن أبي داود (۱۲۰) (۵۶۵).

كان يصلي خلف الحجاج بن يوسف الثقفي وكذا أنس بن مالك، وكان الحجاج فاسقاً ظالماً، وفي صحيحه أيضاً أن النبي على قال: «يصلون لكم فإن أصابوا فلكم وإن أخطأوا فلكم وعليهم». (١) وعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله على قال: «صلوا خلف من قال لا إله إلا الله، وصلوا على من مات من أهل لا إله إلا الله، وضلو وضعفها.

اعلم رحمك الله وإيانا أنه يجوز للرجل أن يصلي خلف من لم يعلم منه بدعة ولا فسقاً باتفاق الأئمة، وليس من شرط الائتمام أن يعلم المأموم اعتقاد إمامه ولا أن يمتحنه فيقول: ماذا تعتقد؟ بل يصلي خلف المستور الحال، ولو صلى خلف مبتدع يدعو إلى بدعته أو فاسق ظاهر الفسق وهو الإمام الراتب الذي لا يمكنه الصلاة إلا خلفه كإمام الجمعة والعيدين والإمام في صلاة الحج بعرفة ونحو ذلك، فإن المأموم يصلي خلفه عند عامة السلف والخلف، ومن ترك الجمعة والجماعة خلف الإمام الفاجر فهو مبتدع عند أكثر العلماء.

والصحيح أنه يصليها ولا يعيدها، فإن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يصلون الجمعة والجماعة خلف الأئمة الفجار ولا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۹٤).

<sup>(</sup>٢) سنن الدارقطني ٢/٥٦.

يعيدون، كما كان عبدالله بن عمر رضي الله عنهما يصلي خلف الحجاج بن يوسف وكذلك أنس بن مالك رضي الله عنه كما تقدم، وكذلك عبدالله بن مسعود رضي الله عنه وغيره يصلون خلف الوليد بن عقبة بن أبي معيط وكان يشرب الخمر، حتى إنه صلى بهم الصبح مرة أربعاً ثم قال: أزيدكم؟ فقال له ابن مسعود: (مازلنا معك منذ اليوم في زيادة). وفي الصحيح أن عثمان رضي الله عنه لما حصر صلى بالناس شخص، فسأل سائل عثمان: إنك إمام عامة وهذا الذي صلى بالناس إمام فتنة؟ فقال: (يا ابن أخي، إن الصلاة من أحسن ما يعمل الناس، فإذا أحسنوا فأحسن معهم وإذا أساءوا فاجتنب إساءتهم).

والفاسق والمبتدع صلاته في نفسها صحيحة، فإذا صلى المأموم خلفه لم تبطل صلاته، لكن إنما كره من كره الصلاة خلفه، لأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجب.

ومن ذلك أن من أظهر بدعة وفجوراً لا يرتب اماماً للمسلمين فإنه يستحق التعزير حتى يتوب، فإن أمكن هجره حتى يتوب كان حسناً وإذا كان بعض الناس إذا ترك الصلاة خلفه وصلى خلف غيره أثر ذلك في إنكار المنكر حتى يتوب أو يعزل أو ينتهي الناس عن مثل ذنبه، فمثل هذا إذا ترك الصلاة خلفه كان في ذلك مصلحة شرعية ولم تفت المأموم جمعة ولا جماعة.

وأما إذا كان ترك الصلاة خلفه يفورت المأموم الجمعة

والجماعة فهنا لا يترك الصلاة خلفه إلا مبتدع مخالف للصحابة رضي الله عنهم وكذلك إذا كان الإمام قد رتبه ولاة الأمور وليس في ترك الصلاة خلفه مصلحة شرعية فهنا لا يترك الصلاة خلفه بل الصلاة خلفه أفضل.

فإذا أمكن للإنسان أن لا يقدم مظهراً للمنكر في الإمامة وجب عليه ذلك، لكن إذا ولاه غيره ولم يمكنه صرفه عن الإمامة، أو كان لا يتمكن من صرفه عن الإمامة إلا بشر أعظم ضرراً من ضرر ما أظهر من المنكر فلا يجوز دفع الفساد القليل بالفساد الكثير ولا دفع أخف الضررين بحصول أعظمهما، فإن الشرائع جاءت بتحصيل المصالح وتكميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها بحسب الإمكان، فتفويت الجُمع والجماعات أعظم فساداً من الاقتداء فيهما بالإمام الفاجر، لا سيما إذا كان التخلف عنها لا يدفع فجوراً فيبقى تعطيل المصلحة الشرعية بدون دفع تلك يدفع فجوراً فيبقى تعطيل المصلحة الشرعية بدون دفع تلك المفسدة.

وأما إذا أمكن فعل الجمعة والجماعة خلف البر فهذا أولى من فعلها خلف الفاجر، وحينئذ فإذا صلى خلف الفاجر من غير عذر فهو موضع اجتهاد العلماء، منهم من قال يعيد، ومنهم من قال لا يعيد، وموضع بسط ذلك في كتب الفروع. انتهى كلام الشارح. والأقرب في هذه المسألة الأخيرة عدم الإعادة للأدلة السابقة؛ ولأن الأصل عدم وجوب الإعادة فلا يجوز الإلزام بها إلا

بدليل خاص يقتضي ذلك، ولا نعلم وجوده، والله الموفق. (مجموع فتاوى سماحة الشيخ ابن باز ص٨٤٣)

سؤال: يُفتي البعض بأنه لا يجوز الصلاة وراء الإمام المبتدع والذي ينكر كثيراً من السنن، غير أن الحديث يقول: «صلوا وراء كل بر وفاجر»(١) فهل تجوز الصلاة وراء هذا الإمام أم لا؟.

جواب: هذا الحديث الذي أشار إليه السائل: «صلوا وراء كل بر وفاجر» لا أصل له بهذا اللفظ. ولكن لا شك أن الصلاة خلف من هو أتقى لله وأقوى في دين الله أفضل من الصلاة خلف المتهاون بدين الله.

وأهل البدع ينقسمون إلى قسمين: أهل بدع مكفرة وأخرى غير مكفرة، فأما أهل البدع المكفرة فإن الصلاة خلفهم لا تصح، لأنهم كفار لا تقبل صلاتهم عند الله فلا يصح أن يكونوا أئمة للمسلمين.

وأما أهل البدع غير المكفرة فالصلاة خلفهم تنبني على خلاف العلماء في الصلاة خلف أهل الفسق، والراجح أن الصلاة خلف أهل الفسق جائزة إلا إذا كان في ترك الصلاة خلفهم مصلحة، مثل أن يكون ذلك سبباً في ردعهم عن فسوقهم، فإن

<sup>(</sup>۱) سنن الدارقطني ۲/ ۷۵ والسنن الكبرى ۱۹/۶ وضعيف الجامع (۳٤٧٧).

الأولى هنا ألا يصلى خلفهم.

(فتاوى إسلامية ١/ ٢٩٤) (الشيخ ابن عثيمين)

## هجران أهل البدع

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

الهجران مصدر هجر وهو لغة: الترك.

والمراد بهجران أهل البدع: الابتعاد عنهم، وترك محبتهم، وموالاتهم، والسلام عليهم، وزيارتهم، وعيادتهم، ونحو ذلك.

لكن إن كان في مجالستهم مصلحة لتبيين الحق لهم وتحذيرهم من البدعة فلا بأس بذلك، وربما يكون ذلك مطلوباً لقوله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِاللَّهِ مِي السَّمَةِ اللَّهُ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِاللَّهِ مِي السَّمَةِ اللَّهِ اللَّهُ وقد بِالمجالسة، والمشافهة، وقد يكون بالمجالسة، والمشافهة، وقد يكون بالمراسلة، والمكاتبة، ومن هجر أهل البدع: ترك النظر في يكون بالمراسلة، والمكاتبة، ومن هجر أهل البدع: ترك النظر في كتبهم خوفاً من الفتنة بها، أو ترويجها بين الناس فالابتعاد عن

سورة المجادلة، الآية: «٢٢».

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: «١٢٥».

مواطن الضلال واجب لقوله ﷺ، في الدجال: «من سمع به فليناً عنه فوالله إن الرجل ليأتيه وهو يحسب أنه مؤمن فيتبعه مما يبعث به من الشبهات»(١). رواه أبوداود قال الألباني: وإسناده صحيح.

لكن إن كان الغرض من النظر في كتبهم معرفة بدعتهم للرد عليها فلا بأس بذلك لمن كان عنده من العقيدة الصحيحة ما يتحصن به وكان قادراً على الرد عليهم، بل ربما كان واجباً؛ لأن رد البدعة واجب وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ٥/٩٨)

## حكم هجر المساجد التي تكثر فيها البدع

سؤال: هل يمكن أن تهجر المساجد التي تكثر فيها البدع؟

جواب: ينبغي للمسلم أن يسعى في إزالة هذه البدع ما أمكنه فإذا تعذرت إزالتها فإنه يتركها ويصلي في المسجد الذي ليس فيه بدع. وبالله التوفيق وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

(فتاوى إسلامية ٢/ ١٤) (اللجنة الدائمة)

<sup>(</sup>۱) أبوداود(٤٣١٩) ومسند الإمام أحمد ٤٤١،٤٣١/٤ وصحيح الجامع (٢١٧٧) وانظر مشكاة المصابيح (٥٤٨٨).

## حكم توقير أهل البدع

سؤال: ماحكم من يوقّر أهل البدع ويحترمهم ويثني عليهم بأنهم يطبقون حكم الإسلام مع علمه ببدعهم وفي بعض الأحيان عندما يذكرهم في الدروس العامة يقول: مع التحفظ على بعض المواقف عند هؤلاء المبتدعة أو يقول: بغض النظر عن ماعند هؤلاء المبتدعة الذين يحترمهم هذا القائل ويثني عليهم ويدافع عنهم لهم كلام مكتوب ومسجل فيه طعن في السنة وتجهيل للصحابة وغمز للنبي عليه فما حكم هذا القائل وهل يحذر من أقواله هذه؟

جواب: لا يجوز تعظيم المبتدعة والثناء عليهم ولو كان عندهم شيء من الحق لأن مدحهم والثناء عليهم يروج بدعتهم ويجعل المبتدعة في صفوف المقتدى بهم من رجالات هذه الأمة. والسلف حذرونا من الثقة بالمبتدعة وعن الثناء عليهم ومن مجالستهم وفيما كتب به أسد بن موسى: وإياك أن يكون لك من البدع أخ أو جليس أو صاحب، فإنه جاء الأثر: «من جالس صاحب بدعة نزعت منه العصمة ووكل إلى نفسه، ومن مشى إلى صاحب بدعة مشى إلى هدم الإسلام».

والمبتدعة يجب التحذير منهم ويجب الابتعاد عنهم ولو كان عندهم شيء من الحق فإن غالب الضلال لا يخلون من شيء من

الحق ولكن مادام عندهم ابتداع وعندهم مخالفات وعندهم أفكار سيئة فلا يجوز الثناء عليهم ولا يجوز مدحهم ولا يجوز التغاضي عن بدعتهم لأن في هذا ترويجاً للبدعة وتهويناً من أمر السنة وبهذه الطريقة يظهر المبتدعة ويكونون قادة للأمة - لا قدر الله - فالواجب التحذير منهم وفي أئمة السنة الذين ليس عندهم ابتداع في كل عصر ولله الحمد فيهم الكفاية للأمة وهم القدوة.

فالواجب اتباع المستقيم على السنة الذي ليس عنده بدعة وأما المبتدع فالواجب التحذير منه والتشنيع عليه حتى يحذره الناس وحتى ينقمع هو وأتباعه وأما كون عنده شيء من الحق فهذا لا يبرر الثناء عليه أكثر من المصلحة ومعلوم أن قاعدة الدين: (إن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح) وفي معاداة المبتدع درأ مفسدة عن الأمة ترجح على ماعنده من المصلحة المزعومة إن كانت ولو أخذنا بهذا المبدأ لم يضلل أحد ولم يبدع أحد لأنه مامن مبتدع إلا وعنده شيء من الحق وعنده شيء من الالتزام. المبتدع ليس كافراً محضاً ولامخالفاً للشريعة كلها وإنما هو مبتدع في بعض الأمور أو غالب الأمور وخصوصاً إذا كان الابتداع في العقيدة وفي المنهج فإن الأمر خطير لأن هذا يصبح قدوة ومن حينئذ تنتشر البدع في الأمة وينشط المبتدعة في ترويج بدعهم فهذا الذي يمدح المبتدعة ويشبه على الناس بما عندهم من الحق هذا أحد أمرين إما جاهل بمنهج السلف وموقفهم من المبتدعة وهذا

الجاهل لا يجوز أن يتكلم ولا يجوز للمسلمين أن يستمعوا له وإما أنه مغرض لأنه يعرف خطر البدعة ويعرف خطر المبتدعة ولكنه مغرض يريد أن يروج للبدعة.

فعلى كل هذا أمر خطير وأمر لا يجوز التساهل في البدعة وأهلها مهما كأنت.

(ظاهرة التبديع والتفسيق والتكفير وضوابها)(الشيخ ابن فوزان)

### السكوت عن البدعة خشية الفتنة

سؤال: إذا كان التنبيه على البدعة المتأصلة سيحدث فتنة؛ فهل السكوت عليها أولى؟ أم يجب التنبيه ويحدث مايحدث؟.

جواب: حسب الظروف، إذا كان يترتب مضرة أكثر من المصلحة؛ فهنا ارتكاب أخف الضررين لدفع أعلاهما هو الأنسب؛ لكن لا تسكت عن البيان والدعوة إلى الله بالموعظة الحسنة وتعليم الناس شيئاً فشيئاً؛ فالله يقول جل وعلا: ﴿ فَأَنْقُوا اللهَ مَا أَسْتَطَعَتُمُ ﴾ (١) . فإذا كان إظهار الإنكار يحدث مفسدة أكبر؛ فإننا نبين، ونبصر الناس حتى يتركوا هذا الشيء من أنفسهم، والله جل وعلا يقول: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِالْتِي هِي أَحْسَنَةً وَجَدِلْهُم

سورة التغابن، الآية: «١٦».

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: «١٢٥».

منه بعض النفور؛ يوعظ ويخوف بالله عز وجل، وإذا رأينا منه أنه لا يقبل الحق ويريد أن يدفع الحق بالقوة؛ فإنه يقابل بالقوة عند ذلك، فالحاصل أن القاعدة الشرعية أنه يجوز ارتكاب أخف الضررين لتفادي أعلاهما، كذلك درء المفاسد مقدم على جلب المصالح. ولكن هذا شيء مؤقت؛ فنحن نتعامل مع هؤلاء الذين اعتادوا على هذا الشيء وأصروا عليه، نتعامل معهم بالرفق واللين، ونبين لهم أن هذا خطأ لا يجوز، ومع كثرة التذكير والتكرار؛ فإن الله سبحانه وتعالى يهدي من يشاء؛ فربما يتأثرون بالموعظة والتذكير، ويتركون هذا الشيء من أنفسهم؛ فنحن نتبع الطرق الكفيلة لإنجاح المهمة، ونستعمل الحكمة في موضعها، وهكذا والموعظة في موضعها، ونستعمل الشدة في موضعها، وهكذا يكون الداعية إلى الله عز وجل؛ فلكل مقام مقال.

(ظاهرة التبديع والتفسيق والتكفير وضوابطها ص٤٩) (الشيخ صالح بن فوزان)

## تكفير أهل البدع

سؤال: هل يكفر أهل البدع أم في هذا تفصيل؟ وماموقف أهل السنة والجماعة من ذلك؟

جواب: البدع إما أن تكون اعتقادية أو عملية.

فالعملية: مثل بدعة الموالد، وبدعة صلاة الرغائب، وليلة الإسراء، وبدع الجنائز، كالاجتماع الدائم عند أهل الميت، وكذا

رفع القبر وتجصيصه، وبدع المزارات كزيارة الطور، وحراء، وغار ثور، وما أشبهها، وهذه لا يكفر بها ولكنها تقدح في التوحيد، وتبطل العمل الذي قارنها وفيها اعتراض على الرسول على لقوله: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١).

وأما البدع الإعتقادية: فهي مثل بدعة الجهمية الذين عطلوا الرب تعالى عن صفات الكمال فجحدوا الصفات الفعلية والصفات الذاتية، وقالوا بخلق القرآن، وأنكروا الرؤية، وصفة العلو، والاستواء ونحو ذلك، فقد كفرهم جمهور سلف الأمة.

وكذا بدعة الرافضة الذين طعنوا في القرآن، وردوا أحاديث أكابر الصحابة وكفروهم.

وكذا بدعة القبوريين الذين يدعون الأموات ويصفونهم بصفات الربوبية.

وكذا بدعة الصوفية الغلاة القائلين بوحدة الوجود، وهم الذين يقولون إن الخالق هو المخلوق ولا فرق عندهم بين الرب والعبد، ويقول قائلهم شعراً:

العبــــد رب والــــرب عبــــد يــاليــت شعــري مــن المكلــف

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

إن قليت عبد في الله رب

أو قلــــت رب أنـــي يكلـــف وذلك أنهم عبدوا كل شيء في الوجود، لقولهم من عين الذات الربانية.

ومن الصوفية أيضاً الذين يغلون في الأولين حتى يعبدوهم من دون الله، ويزعمون أن الولي أفضل من النبي تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً.

فأما بدعة الإرجاء وهو تغليب جانب الرب، وكذا المجبرة، والأشاعرة، وبعض المعتزلة، والخوارج، فلا توصلهم بدعتهم غالباً إلى الكفر، والله أعلم»أ. هـ.

(الشيخ ابن جبرين)

سؤال: فضيلة الشيخ ظهر عند بعض الشباب الملتزم ظاهرة نريد فيها فصلاً وهي أن بعضهم يقول: بأن أي كاتب صار في كتابه بدعة أو صار هو ممن يتكلم في شيء من البدع وعليه ملاحظات في عقيدته فإنه لا يقبل قوله بل يرد وأنه لا يترحم عليه، وكذلك ظهر عندهم تكفير الناس بأي معصية يرونها أو لأي تقصير فيهم نرجو بيان الحق في ذلك وفقكم الله؟

جواب: السؤال الآن من شقين:

الشق الأول: إذا تكلم أحد من العلماء ببدعة أو سلك منهج

قوم مبتدعة في مسألة من المسائل فهل يعد منهم؟ الجواب: لا. لا يعد منهم ولا ينسب إليهم إذا وافقهم في مسألة من المسائل فلا يصح أن ينسب إليهم نسبة مطلقة ولهذا مثلاً نحن الآن نتبع في فقهياتنا ماذهب إليه الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله.

لكن هل إذا أخذنا برأي يراه الشافعي هل معناه أنا نكون شافعية؟ مثلاً: أو يراه مالك أن نكون مالكية، أو يراه أبو حنيفة أن نكون حنيفية كذلك هم أيضاً إذا أخذوا بمسألة يقول بها الإمام أحمد هل يكونوا حنابلة. لا.

فإذا رأينا شخصاً من العلماء المعتبرين المعروفين بالنصيحة أخذوا بشيء مما ذهب إليه أهل البدع لا يصح أن نقول هم منهم وهم على مذهبهم، نقول هؤلاء بما نرى لهم من النصيحة لكتاب الله وسنة رسوله على وعباد الله إذا أخطأوا في هذه المسألة فإن ذلك الخطأ صادر عن اجتهاد ومن اجتهد من هذه الأمة فأصاب فله أجران وإن أخطأ فله أجر واحد.

ومن ردَّ جميع الحق لكلمة أخطأ فيها من قال بالحق فإنه ظالم خصوصاً إذا كان هذا الخطأ، الذي ظنه خطأ ليس بخطأ لأن بعض الناس إذا خالفه أحد قال هو على خطأ وخطًأه أو ضلَّله أو ربما كفَّره والعياذ بالله وهذا مذهب سيء للغاية.

الشق الثاني: هذا أيضاً الذي يكفر الناس لأي سبب أو لأي معصية. إذا صدق هذا التعبير لأي معصية كانت صار مذهبه أشد

من مذهب الخوارج لأن مذهب الخوارج يكفرون فاعل الكبيرة ماهو في كل معصية. فإذا وجد الآن من يكفر المسلمين في معصية فإنه ضال مخالف للكتاب والسنة زائد على مذهب الخوارج الذين قاتلهم علي بن أبي طالب. واختلف المسلمون في تكفيرهم فمنهم من كفرهم ومنهم من فسقهم وجعلهم من البغاة الظلمة.

أو ليس الله يقول ﴿ إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا أُنَّهُوْنَ عَنْهُ ﴾ . . - ﴿ نُكَفِّرُ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَنُدَّخِلُكُم مُّدَخَلًا كَرِيمًا ﴿ ) (١) . فالإنسان في اجتنابه الكبائر يكفر الله عنه الصغائر إذا لم يصر على الصغيرة أما إذا أصر فلقد قال العلماء إن الإصرار على الصغيرة يجعلها كبيرة .

فهذا القول لا شك أنه ضلال. ثم ليعلم هذا القائل بتكفير المسلمين بالمعاصي ليعلم أن النبي رفي قال: «من قال لأخيه ياكافر فقد باء بها أحدهما، إن كان كما قال وإلا رجعت عليه». (٢)

يكون هو الكافر. وهذا قاله الرسول عليه الصلاة والسلام، وإذا لم يكن كافراً في الدنيا كان كافراً عند الله لأن الرسول عليه قال: لابد أن يكون أحدهم هو الكافر.

(اللقاء الشهري ٣/ ٣١) (الشيخ ابن عثيمين)

سورة النساء، الآية: «٣١».

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۱۰۳) (۱۱۰۶) ومسلم (۲۰).

## مجالات البدع

## أولاً: البدع في مجال العقائد

سار الصحابة - رضي الله عنهم - أجمعين على سنة النبي وتمسكوا بها كما أمرهم الله تعالى، وكما أمرهم الرسول على ولكن حدث في عهدهم أشياء من البدع في العقائد، ومن أهم هذه البدع نذكر بعضها اختصاراً على سبيل المثال.

#### ١ – بدعة الخوارج:

كان خروج الخوارج في عهد علي - رضي الله عنه - في سنة ٣٦ من الهجرة، وسمعوا بالحرورية لأنهم نزلوا حروراء، وسموا بالخوارج لكونهم خرجوا عن الطواعية، وابتدعوا، وكانت بدعتهم أنهم يكفرون بالذنوب، فيجعلون الذنب ولو صغيراً مخرجاً من الملة! ويحملون بعض الآيات التي نزلت في الكفار على المؤمنين، أو على بعض العصاة الموحدين!.

وقد أنكر السلف عليهم هذه البدعة، وقاتلوهم لما بدأوا بالقتال، وبقوا على هذه البدعة الشنيعة، ولم يزل من هم على عقيدتهم إلى هذه الأزمنة كالطائفة المسماة (الإباضية). وتوجد في بعض البلاد العربية، وكذلك في بعض بلدان أفريقيا.

أما بدعتهم فتتعلق بالعقيدة، وذلك لأنهم يكفرون المسلمين! ويخلدون العاصي في النار! ويخرجون المسلم

بالمعصية من الإسلام! ويستحلون دم المسلم الذي أذنب، ويقاتلون المسلمين! وهذا ذنب كبير، وبدعة شنيعة، ينكرون بها عموم رحمة الله، وعموم عفوه وتجاوزه عن الذنوب، وينكرون بها أحاديث الشفاعة التي فيها أن الله تعالى يغفر الذنوب، ويتجاوز عن السيئات، ويقبل التائب، ويعفو عن المسيء، وشفاعة نبيه على وملائكته في أهل التوحيد والعقيدة السلفية.

أنكروا ذلك! فصار هذا ذنبهم الوحيد، وهم مع ذلك قد وصفوا في الأحاديث بكثرة الأعمال، فقال على الشياد: «يخرج في هذه الأمة قوم تحقرون صلاتكم مع صلاتهم، فيقرؤون القرآن لا يجاوز حلوقهم - أو حناجرهم - يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية»(۱) وفي رواية: «لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد»(۲).

فقاتلهم على - رضي الله عنه - وبقي منهم بقايا قاتلهم المسلمون في عهد بني أمية، وكادوا أن يقضوا عليهم، ولكن كان منهم أفراد لم يزالوا يدعون إلى ملتهم وعقيدتهم إلى هذا اليوم.

## ٢ - بدعة القدرية:

وبدعة القدرية تعني إنكار قدرة الله تعالى على أفعال العباد، وكذلك فإن هذه البدعة قد حدثت في أواخر عهد الصحابة - رضي

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۲۶) (۱۶۷) وانظر البخاري (۳۲۱۰).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۰۶۶) (۱۶۳).

الله عنهم - فسئل ابن عمر - رضي الله عنه - فقال له رجل: إنه قد خرج قبلنا أناس يقرؤون القرآن، ويتقفرون العلم، وإنهم يقولون: لا قدر، وأن الأمر أنف.

فقال ابن عمر: إذا لقيت أولئك فأخبرهم أني بريء منهم، وأنهم برآء مني، والذي نفس ابن عمر بيده، لو أنفق أحدهم مثل أحد ذهباً، ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر خيره وشره.

واستدل على ذلك بأن النبي ﷺ، لما قال له جبريل عليه السلام: أخبرني عن الإيمان، قال: «أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وأن نؤمن بالقدر خيره وشره»(١).

وبعض هذه الطائفة ينكرون علم الله السابق، ويقولون: إن الله لا يعلم الأشياء حتى تقع، وهؤلاء يشككون بعلم الله، وأن الله ليس بكل شيء عليم، وأنه لا يعلم الأشياء قبل وجودها! وهؤلاء لا شك في خطئهم وجهلهم وتجهيلهم.

وهناك طائفة أخرى من القدرية وهم الذين ينكرون قدرة الله على على كل شيء، ويقولون: إن الله لا يقدر على الهداية، ولا على الإضلال منكرين قوله تعالى: ﴿ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاّءُ ﴾ (٢). وجعلوا قدرة الإنسان أقوى من قدرة الله!! وقالوا: إن الإنسان إذا

<sup>(1)</sup> مسلم (A).

<sup>(</sup>۲) سورة فاطر، الآية: «۸».

أراد شيئاً، وأراد الله غيره، غلبت قدرة الإنسان وإرادته على قدرة الخالق وإرادته. تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً.

وهؤلاء يُسمون القدرية، ويُسمون مجوس هذه الأمة، وشبهوا بالمجوس لأن المجوس يجعلون الوجود حادثاً عن إلهين: إله للخير، وإله للشر، وهؤلاء يجعلون الوجود حادثاً عن أعداد! ويجعلون كل واحد خالقاً مع الله، وكل إنسان يخلق فعله، وهذه بدعة شنيعة!

#### ٣ – بدعة المعتزلة:

حدثت بدعة الاعتزال في أول عهد التابعين، وهي بدعة إخراج المسلم العاصي من الإسلام، وعدم إدخاله في الكفر، وهي من عقائد المعتزلة، وتسمى المنزلة بين المنزلتين، حيث يدعون بأن العاصي ليس بمؤمن، ولا بكافر، فلا يعامل معاملة المسلم من المحبة والموالاة ونحوها، ولو كانت معصيته وذنبه صغيراً، ولا يعامل معاملة الكافر، فلا يقاتل، ولا يخرج من الإسلام، بل يكون في منزلة بينهما. هذا ماقالته فيه في الدنيا.

أما في الآخرة فإنهم يوافقون الخوارج، فيجعلون العصاة الذين ماتوا على المعاصي، وكبائر الذنوب مستحقين الخلود في النار!.

#### ٤ - بدعة الرافضة:

ظهرت بدعة الرافضة في أواخر عهد الصحابة، وتسمى بدعة

الرافضة، وذلك أنه لما استخلف علي - رضي الله عنه - كان هناك من يحبونه في العراق لحسن سيرته وأخلاقه، ولمعاملته فيما بينهم، يؤثرونه ويوالونه، فلما انتهت خلافته، وتمت الخلافة لبني أمية، وكانوا يدعون أن عليا قد شارك في قتل عثمان؛ صار بنو أمية يسبون عليا، ويلعنونه على المنابر وفي الأماكن والمجتمعات، فصار أتباع علي - رضي الله عنهم - الذين يحبونه لا يقدرون على إعلان مذهبهم، فصاروا يجتمعون فيما بينهم، ويتذكرون فضائله، وفضائل ذريته وآل بيته.

ثم حدث أن بعضهم غالى في ذلك؛ فيكذب أكاذيب في حق على – رضي الله عنه – ويزعم أنه أحق، وأنه أولى.

ودخل عليهم الشيطان، وقال لهم إن الناس لا يحبونه مثلكم إلا إذا كذبتم أكاذيب؛ فاستحلوا الكذب، وبالغوا في أكاذيب عن فضله - رضي الله عنه - فقالوا هذه هي فضائله، إذا فهو مظلوم، وهو أحق من أبي بكر، وأحق من عمر، وأحق من سائر الصحابة - رضوان الله عليهم أجمعين.

إذاً فأبوبكر وعمر قد ظلماه، وبخساه حقه، فلماذا لا نعاديهما؟.

فحدث في المتأخرين من هذه الطائفة عداوة لأبي بكر، ولعمر، ثم لسائر الصحابة – رضى الله عنهم – إلا علياً وذريته. ولما كان في عهد زيد بن علي خرج في سنة ١٢٨ من الهجرة، ودعا إلى نفسه بالبيعة، فجاءوا إليه وقالوا: نبايعك على أن تتبرأ من أبي بكر وعمر.

فقال: هما صاحبا جدي، لا أتبرأ منهما.

قالوا: إذا نرفضك، فسموا بالرافضة. واستمرت هذه العقيدة السيئة، التي هي عقيدة الرافضة، وسموا أنفسهم شيعة علي، يعني أحبابه، ولم يزالوا على هذه العقيدة السيئة إلى يومنا هذا، يوردون الأكاذيب في سب أبي بكر وعمر وسائر الصحابة - رضي الله عنهم - ويوردون الأكاذيب في فضل علي - رضي الله عنه.

ولا شك أن هذه من البدع الشنيعة، فقد هجرت تلك الطائفة السنة النبوية التي رواها الصحابة - رضي الله عنهم - فتركوا مرويات أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعائشة، وأبي هريرة، وجابر، وبقية الصحابة، واتهموهم بأنهم كفرة ومرتدون، فلم يقبلوا شيئاً منهم.

كذلك اتهموا الصحابة لما جمعوا المصحف بأن عثمان خالف القرآن، وأخفى كثيراً منه، فكان ذلك سبباً لأن يطعنوا في كتاب الله، وفي سنة رسوله ﷺ، مما أدى إلى حكم العلماء عليهم بالكفر وخروجهم من الإسلام.

ولا شك أن هذه بدعة محبوبة إلى الشيطان؛ لما فيها من

الخروج على الصحابة وتضليلهم، وتضليل أئمة المسلمين وعامتهم.

#### ه - بدعة التعطيل:

حدثت تلك البدعة في القرن الثاني ونحوه، وهي تتعلق بالعقائد، نشرتها طوائف من الذين دخلوا في الإسلام ليحيروا الأمة ويشككوها، ويوقعوا الناس في الأوهام. وتهدف هذه الطائفة إلى إنكار صفات الألوهية، وهي تعطيل الله عن صفات الكمال.

وذكر العلماء أن أصل بدعة التعطيل إنما أخذت عن لبيد بن الأعصم الساحر اليهودي الذي سحر النبي على الله ونقلها عنه طالوت ابن أخته، وهو أيضاً يهودي، ونقلها عن طالوت تلميذ له يدعى الجعد بن درهم، وهو الذي ضحى به خالد القسري، وذكر ذلك ابن القيم في نونيته:

ولأجل ذا ضحى بالجعد خالد قسري يوم ذبائح القربان إد قال إبراهيم ليس خليله كلا ولا موسى الكليم الدانى

ثم تلقاها عن الجعد تلميذ له يُدعى الجهم بن صفوان، وهو الذي نشرها، ونسب إليه إنكار صفات الله، فأنكر أن يكون الله تعالى متكلماً ويتكلم، وأنه فوق العرش، وأنه فوق عباده، وأنه يسمع ويبصر، ويعلم، وأنكر أنه يحب ويغضب!! أنكر ذلك كله،

وكذا وصف الله تعالى وتقدس بالنقائص والعيوب، فإنه إذا نفى صفة الكمال ثبت أضدادها التي هي صفات نقص.

وقد انتشرت هذه البدعة وتمكنت في آخر القرن الثاني وأول القرن الثالث، ولاتزال منتشرة متمكنة إلى اليوم، ويسمى أتباعها المعتزلة الذين ينكرون هذه الصفات كلها.

#### ٦ - بدعة الأشعرية:

ثم ظهرت طائفة أخرى، وسموا أنفسهم بالأشعرية، وقد أنكروا بعض الصفات، وأقروا ببعضها، واعتمدوا في إقرارهم على مايثبت لهم بالعقل، ولا شك أن ذلك كله من البدع والمحدثات في الدين.

#### ٧ – بدعة الجبر:

أما الجبريون فقد اعتقدوا أن العبد ليس له اختيار، وأنه مجبور على معاصيه، وأن الله إذا عاقب العاصي فإنه ظالم، حيث إن الله تعالى هو الذي قسرهم وجبرهم، وأوقعهم في الكفر، وأوقعهم في المعاصي، وألزمهم بها، فإذا عذبهم على ذلك فقد عذبهم بغير ذنب، وبغير جرم يستحقونه! ويزعمون أن العبد مجبور، ومقهور ومقسور على فعل الذنب، وليس له اختيار، ويمثلونه بالشجرة التي تحركها الرياح، ليس لها أي اختيار، ويقولون إنه مدفوع، دفعه الله إلى الكفر وإلى المعصية دفعاً، وهو

لا يقدر على الامتناع عن ذلك، وينشد قائلهم: ألقاه في البحر مكتوفاً وقال له إياك إياك أن تبتل بالماء

فيقولون إن هذا مثل تعذيب الله للعبد، يلقى في البحر مكتوفاً، ويقال له لا تبتل بالماء! وهذا شيء مستحيل.

وهذه الطائفة اتهمت الله سبحانه وتعالى بالظلم، ونزهت أنفسها، وجعلتها عذراً لاقتراف المعصية، وأنهم معذرون بهذه الذنوب، لأنهم مجبورون ليس لهم اختيار! فأنكروا بذلك حكمة الله، وأنكروا شريعته! وهذه بدعة شنيعة.

#### ٨ – بدعة المرجئة والوعيدية:

وبدعة الإرجاء هي تغليب جانب الرجاء، وقد ذهب أصحاب هذه البدعة إلى أن الإنسان لا تضره المعاصي، وأن عليه أن يرجو رحمة الله، ولو أكثر من الذنوب، ويقولون إن المعاصي تنمحي إذا كان الإنسان موحداً لأنها لا تضر الموحد.

ويقولون إنه لا يضر مع التوحيد ذنب، كما لا ينفع مع الشرك عمل! وهذه الطائفة المبتدعة قد فتحت الأبواب على مصراعيها للعصاة، وقالت لهم افعلوا ماتشاءون، وماتقدرون عليه من الذنوب.

وتسمى هذه الطائفة: المرجئة.

أما طائفة الوعيدية فهي مع طائفة المرجئة على طرفي نقيض حيث إنهم يكفرون بالذنب، ويخلدون في النار.

## ٩ - بدعة الغلو في الصالحين والتعلق بهم:

وهناك أيضاً بدعة قد تكون موقعة في الكفر، ومخرجة من الإسلام. ولهذه البدعة مقدمات ترجع إلى القرون الوسطى أو المتأخرة، فقد غلب الشيطان على كثير من الجهلة، فزين لهم بدعة التعلق بالقبور؛ فأمرهم برفع القبور؛ وتشييدها، وبالبناء عليها خلافاً لما جاء في السنة وذلك بدعة، ثم زين لهم الشيطان أيضاً الصلاة عندها، بل الذبح لها، والنذر لها، والاعتكاف والإقامة عندها، والاعتماد على أهلها، والاعتقاد بأن صاحب القبر ولي من الأولياء، وأنه ينفع ويدفع ويشفع.

فتراه دائماً يدعو الأموات من دون الله، فيقول مثلاً: ياحسين! يا علي!! ياعيدروس! يا عبدالقادر! يازين العابدين! أو ياعلان! أنقذني، وخذ بيد!!.

وقد أدى بهم تعظيمهم هذا للقبور وبعض المشاهد ونحوها إلى أن يقعوا في الشرك، واعتقدوا أنه أمر سائغ لا حرج فيه ولا إثم! فكان ذلك من البدع المنكرة التي أوقعت الناس في الخروج من الملة، واعتقدوا أنهم على صواب.

ومنهم من له شبهات يتعلقون بها فيسمون ذلك توسلًا، أو

تبركاً، أو شفاعة، أو تقرباً؛ فشابهوا المشركين الأولين الذين قال الله عنهم: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلِفَى ﴾(١)، وقال فيهم: ﴿وَيَقُولُونَ هَمُولُونَ هَابهوا المشركين الأولين في العمل، وإن لم يشابهوهم في القول، وهذه بدعة تمكنت في كثير من البلاد.

#### ١٠ – بدعة التصوف:

وهذه البدعة تتعلق أيضاً بالعقائد، وكان مبدؤها أن طائفة غلب عليهم الزهد والتقشف والتقلل من زينة الدنيا ومن شهواتها، فلما زهدوا في الدنيا وأعرضوا عن الشهوات، ولبسوا الثياب الخشنة - وكانت في ذلك الوقت من الصوف الذي ينسج من صوف الضأن - فسماهم السلف صوفية؛ لأنهم يلبسون هذه الثياب.

ومن بدعهم أنهم يستعملون الطرب الذي هو شيء من الرقص! وتراهم يترنمون بنغمات هي كالغناء؛ فإذا سمعوها، تواجدوا وأظهروا الخشوع، أكثر من خشوعهم إذا سمعوا كلام الله تعالى! فعابهم السلف بهذا السماع، وجعلوه سماعاً شيطانياً، وقد غلوا فيه، كما يقول بعض العلماء في حقهم:

سورة الزمر، الآية: «٣».

<sup>(</sup>۲) سورة يونس، الآية: «۱۸».

## وإذا تــلا القــاريء عليهــم ســورة فــأطــالهــا عــدوه فــي الأثقــال

فثقل الكتاب عليهم، بينما أضحى ذلك الغناء وهذا السماع عظيم الجاه عندهم، بل قالوا فيه كل محال، قالوا: هو سنة، وقالوا: هو قربة، وقالوا: هو طاعة! وفي الحقيقة إنما هو طاعة للشيطان، وقربة لإبليس.

ثم إن الأمر قد زاد بهم إلى ماهو شر من ذلك وأدهى وأمرً، وهو أن طوائف منهم غلب عليهم هذا الوجد الذي يسمونه تواجداً، فصار أحدهم يعتقد أنه يتصل بربه، وأنه يستغني عن الشرع، وأنه يأخذ عن الملأ الأعلى، وأنهم لا حاجة بهم إلى الرسل.

يقول أحدهم: نحن نأخذ عن الملأ الأعلى، ونأخذ عن الله بلا واسطة.

> وهذه الطائفة بدعتهم شنيعة، يقول فيهم الشاعر: إن قلت قال الله قال رسوله

همزوك همز المنكر المتغالبي

يعني أنه إذا استدللت بآية وبحديث، لم يقبلوا ذلك، ولكنهم يرجعون إلى مواجيدهم وأذواقهم، فيقولون: قلبي قال لي عن سره، عن سر سري، عن صفاء أحوالي، عن فكرتي، عن خلوتي، عن حاضرتي، عن شاهدي، عن واردي، عن حالي!!

وقد حدث عند بعضهم بدع شنيعة، منها أنهم يستصحبون الأحداث الذين هم صغائر السن، ويقعون معهم في فعل المنكر، وفعل الفاحشة أو مقدماتها ثم بعد ذلك يدعون التدين والالتزام وهذه أفعالهم وأخلاقهم!!.

وهكذا أحوال هذه الطائفة الذين يسمون بالصوفية. ومن أراد الزيادة والتفصيل فليرجع إلى الكتب المؤلفة في ذلك.

### ١١ - بدعة الاتحادية (الحلولية):

والاتحادية أو الحلولية طائفة متأخرة اعتقدوا عقيدة سيئة وبدعة شنيعة ألا وهي: أن الوجود واحد، وأن الخالق هو عين المخلوق، وأن لا فرق بين الله وبين الخلق!.

وتدَّعي هذه الطائفة أن الخالق حال في كل المخلوقات، ومن أجل ذلك يعبدون كل شيء، حتى يقول بعض العلماء فيهم: معبوده كل شيء في الوجود بدا

الكلب والقرد والخنزير والأسد

يعني أنهم يعبدون كل شيء، ويدعون أنهم من الله، أو من الإله! تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً.

وهذه الطائفة لم تزل موجودة حتى الآن في بعض المناطق، مع أنهم يدّعون أنهم مسلمون، وأنهم هم الذين نصروا الإسلام، وأنهم هم الذين تغلبوا على المشركين، وعلى الكفار، والنصارى،

والمجوس.

وإن كان ذنبهم قد يكون أكبر من ذنب اليهود، ومن ذنب النصارى، ومن ذنب المشركين، ذلك أنه تشهد العقول الزكية بشناعته وبشاعته، ولكن حيل بينهم وبين عقولهم، وانقلبت أفكارهم - والعياذ بالله - فلا يُعتدَّ بأقوالهم، ولا بمشاهيرهم، ولا بمن مدح علماءهم كابن عربي الاتحادي، وابن سبعين، وابن الفارض، وأشباههم من الاتحاديين الذين ظهروا في القرون المتوسطة، وأبدوا شيئاً من عقيدتهم، وغيرهم من متقدميهم ومتأخريهم.

(البدع والمحدثات في العقائد والأعمال ص٢٣) (الشيخ ابن جبرين).

## ثانيا: البدع في مجال الأعمال

## مفهوم البدعة في الأعمال:

البدعة في الأعمال هي كل قربة وطاعة لم يتعبد بها الصحابة، يقول حذيفة - رضي الله عنه -: «كل عبادة لم يتعبدها أصحاب رسول الله على فلا تتعبدها، فإن الأول لم يدع للآخر مقالا»، ويقول - رضي الله عنه -: «من كان مستنا فليستن بمن قد مات؛ فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة؛ أولئك أصحاب رسول الله على أبر هذه الأمة قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفاً، اختارهم الله لصحبة نبيه على ولحمل دينه، فاعرفوا لهم حقهم فإنهم كانوا على الهدى المستقيم».

ويقول عمر بن عبدالعزيز - رضي الله عنه -: «سن رسول الله ﷺ والخلفاء بعده سنناً؛ الأخذ بها تصديق لكتاب الله، واستكمال لطاعة الله، وقوة على دين الله، ليس لأحد تغييرها ولا تبديلها ولا النظر في شيء خالفها، من عمل بها مهتد، ومن انتصر بها منصور ومن خالفها واتبع غير سبيل المؤمنين ولاه الله ماتولى، وأصلاه جهنم، وساءت مصيراً».

ولقد أضيف إلى الشريعة من البدع والمنكرات الكثير، وأُدخلت فيها، فاعتقد البعض أنها من السنن - وليست كذلك - ورُبِّي عليها الصغير، وهرم عليها الكبير! نسأل الله العافية.

فإذا عرفنا أن البدعة هي كل مايتعلق بالعبادات الزائدة عن الشريعة، فلنحذرها، ولنكتف بما جاء عن الله تعالى، وعلى لسان رسوله ﷺ.

#### بعض أنواع البدع في مجال الأعمال:

ولنضرب أمثلة لبعض البدع في مجال الأعمال حتى يحذرها المسلم العاقل، نذكرها على سبيل الاختصار بدون تفصيل، فمن ذلك:

### ١ - بدعة تقديم الخطبة في صلاة العيدين:

حدث في عهد بني أمية أن انصرف بعض الناس عن خطبة العيد فلا يحضرونها، فقدموا الخطبة على الصلاة حتى تحبسهم الخطبة انتظاراً للصلاة.

فأنكر عليهم السلف ذلك، وقالوا: إن سنة الرسول عَلَيْهِ أن تقدم صلاة العيد، وصلاة الاستسقاء على الخطبة. فكانت هذه سنة، وتركها بدعة، وهي وإن كان فيها مصلحة ولكن اتباع السنة، واتباع طريقة النبي عَلَيْهُ أولى وأسلم بالمسلم.

### ٢ - بدعة استلام أركان البيت كلها في الطواف:

رأى ابن عباس - رضي الله عنهما -بعض أهل الشام يستلمون من البيت أركانه كلها؛ ركنان يمانيان في جهة اليمين،

وركنان شاميان. فرأى معاوية وهو يستلم الأركان الشامية، كما يستلم الأركان اليمانية! فأنكر عليه ابن عباس. فقال معاوية: ليس شيء من البيت مهجوراً، فقال ابن عباس - رضي الله عنهما -: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسُوةً حَسَنَةً ﴾ (١). يعني أنك مبتدع؛ يقصد أنه لو كان ذلك من السنة لفعله ﷺ. فعد ابن عباس هذا العمل من البدعة، ولذلك أنكرها.

#### ٣ - بدعة إحياء ليلة المولد النبوي:

رأى بعض المتأخرين في القرن الرابع أو نحوه أن الناس ينشغلون في بعض الليالي ببعض الملاهي ونحو ذلك، فابتدعوا إحياء ليلة الثاني عشر من شهر بيع الأول التي سموها: «ليلة المولد» فإذا جاءت تلك الليلة اجتمعوا وصاروا يقرؤون السيرة النبوية ويصلون على النبي عليه النبي الليلة المولد»

وأنكر عليهم العلماء ذلك، وقالوا: هذه بدعة شنيعة لم يفعلها عَلَيْتُهُ، ولا الصحابة - رضي الله عنهم - ولو كانت سنة لأمرنا بها النبي عَلَيْتُهُ.

وأصحاب هذه البدعة يقولون: أنتم تنكرون محبة الرسول على أن مايفعلونه من إحياء لهذه الليلة الواحدة في السنة لا يدل على محبتهم له على الله المالة الهذه المالة المالة

سورة الأحزاب، الآية: «٢١».

وكذلك، فإنه تحدث بدع في كثير من العبادات، نذكر بعضها على وجه التنبيه بدون التعليق عليها لكثرتها:

# إ بدعة الصعود على جبل الرحمة في الحج، والصعود إلى غار حراء أو غار ثور:

فهو تجشم للمشقة لم يكن له أصل، ولم يفعله النبي ﷺ بعد الهجرة، ولو كان خيراً لفعل ذلك.

#### ه - بدعة إحياء ليلة الإسراء:

ويزعمون أنها في شهر رجب ويختصونها بالتعظيم، ويقولون إنها ليلة الخامس والعشرين من رجب.

#### ٦ – بدعة صلاة الرغائب:

بعض الناس يحيون أول ليلة جمعة من شهر رجب، بصلاة يسمونها: «صلاة الرغائب» وحدث ذلك في القرن الرابع ومابعده، وهي مستمرة إلى الآن! ويزعمون أن الذي أحدثها رجل حسن الصوت، صلى بهم هذه الليلة، ثم صلى في السنة الثانية، وزاد عدد الذين معه، ولم يزل هكذا حتى توارثوها وتكاثر الذين يعملونها، وأصبحت في زعمهم سنة حسنة.

## ٧ - بدعة تأخير الإمساك في الصيام أو تقديم وقت السحور:

فهو خلاف السنة، لأن السنة هي تعجيل الفطر وتأخير السحور، وبين ﷺ أن تعجيل الفطر وتأخير السحور من أسباب بقاء الأمة على خير.

#### ٨ – بدعة العتيرة:

وهذه البدعة ليس لها أصل من الشريعة، وكانت معتادة في الحاهلية وهي: ذبيحة شهر رجب، وقد نهى الرسول على عن تلك البدعة فقال: «لا فرع ولا عتيرة»(١). وهناك من يعمل بهذه البدعة – وإن كانت تحت مسمى آخر – وهي في الحقيقة ليست قربة ولا طاعة.

#### ٩ - بدع التعزية:

وهناك بدع في التعزية، وهي كثيرة جداً، ومنها إذا مات أحدهم فإن أهله يجتمعون، ويقرؤن القرآن، ويهدون ثوابه إلى ذلك الميت!.

وهذا لم يفعله الصحابة ولا السلف، والذي عليه الجمهور أن الميت يدعى له ويترحم عليه، ومن أراد أن يعمل عملاً صالحاً ويهديه إليه فلا بأس. بخلاف مايفعله هؤلاء من قراءتهم القرآن بصوت واحد، أو استئجار من يقرأ القرآن، ثم يهدون ثوابه لذلك

<sup>(</sup>۱) البخاري (۵٤٧٣) ومسلم (۱۹۷٦).

الميت.

وكذلك من البدع في التعزية أيضاً لبس أهل الميت لباساً خاصاً حتى يعرف فيعزى! وليس لهذا أصل، بل الأصل أن المصاب عليه أن يتسلى ويصبر، ولا يفعل هذه الأفعال الخاطئة ونحوها.

ومن الناس كذلك إذا مات أحد أقربائهم فإنهم يذبحون ذبائح لكل من زارهم، وربما كان ذلك المال مشتركاً بينهم وبين اليتامى.

فذبح الذبائح لهذا الغرض، والإسراف فيها، والاستمرار في ذلك، لا شك أن فيه شيئاً من الجزع الذي ينافي الصبر الذي أمر به، وهذا مما ينكره العقل.

#### ١٠ - بدع النكاح:

أما فيما يتعلق بالنكاح فإن البعض يفعل معاصي قد لا تسمى بدعاً، ولكنها تسمى معصية، ويزعمون أن الشرع أباحها، مثل: الاختلاط، والرقص، وسماع المطربات والمطربين في أغانيهم الماجنة، وما أشبه ذلك. ويزعمون أن ذلك تسلية وأنه ليس بطاعة، ولا يسمونه ذنباً ولا معصية! والحق أنه من الذنوب التي قد توجب سخط الله على عباده.

(البدع والمحدثات في العقائد والأعمال ص٤٣) (الشيخ ابن جبرين)

# البيائي والمحارث المراث المراث



# الأذان



# الأذان والإقامة في قبر الميت

سؤال: ماحكم الأذان والإقامة في قبر الميت عند وضعه فيه؟ جواب: لاريب أن ذلك بدعة ما أنزل الله بها من سلطان؛ لأن ذلك لم ينقل عن رسول الله على ولا عن أصحابه رضي الله عنهم والخير كله في اتباعهم وسلوك سبيلهم كما قال سبحانه: ﴿ وَالسَّبِقُونَ الْأَوّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَسلوك سبيلهم كما قال سبحانه: ﴿ وَالسَّبِقُونَ الْأَوّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَاللَّنَافِ وَاللَّنَافِ وَاللَّنِينَ النَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (١) وقال النبي وَاللَّنَافِ (١) وفي لفظ آخر قال عليه الله عنه أمرنا فهو رد» (٢) . وفي لفظ آخر قال عليه الصلاة والسلام: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (٣) . وقال عليه الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة (١) . أخرجه مسلم في صحيحه من حديث الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة (١) . أخرجه مسلم في صحيحه من حديث جابر رضي الله عنه . وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم .

(مجموع فتاوی سماحة الشیخ ابن باز ص۷۵۷)

#### الأذان والاقامة لصلاة الاستسقاء

سؤال: هل الأذان والإقامة لصلاة الاستسقاء بدعة؟ .

جواب: الأذان والإقامة لصلاة الاستسقاء بدعة وذلك لأن هذه الصلاة تشرع في وقت محدد وهو بعد الإشراق وعند طلوع

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة، الآية: «۱۰۰».

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(3)</sup> amba (VTA).

الشمس وهو وقت يعرفه الناس ولا يحتاجون إلى الاخبار بالأذان أو الاعلام العام وهكذا تقع هذه الصلاة في الصحراء والناس يرون الإمام إذا أقبل فيقومون ولا يحتاج إلى الإقامة وهكذا لو أديت صلاة الاستسقاء في مساجد البلد الداخلة فلا يحتاج إلى أذان ولا إقامة فمن أذن أو أقام انكر عليه لأن ذلك لم يرد ولم يفعله النبي ولا صحابته فهو بدعة والله أعلم.

(الشيخ ابن جبرين)

# الأذان والإقامة لصلاة العيدين

سؤال: فضيلة الشيخ هل الأذان والإقامة لصلاة العيدين بدعة؟. جواب: الأذان والإقامة لصلاة العيدين بدعة وذلك لأن هذه الصلاة عادة تفعل في وقت معلوم مشهور هو بعد الإشراق في هذين اليومين فلا يحتاج الناس إلى أذان لمعرفتهم بالوقت المحدد وتفعل في الصحراء خارج البلد حيث لا بنايات ولا آكام ولا مرتفعات بل في أرض مستوية فالناس يصفون صفوفاً ويبصرون الإمام متى أقبل فيقومون إذا رأوه، ثم إذا احتيج إلى اقامتها في المساجد في داخل البلد لم يحتج فيها إلى الأذان لمعرفة الوقت ولا الإقامة لتحري الناس للإمام ورؤيتهم له عند وصوله ولذلك لم يفعل الأذان ولا الإقامة في العهد النبوي وعهد الخلفاء بعده.

## استخدام الطبول قبل الأذان لإعلام الناس بقرب دخول وقت الصلاة

سؤال: تستخدم في بعض المساجد في الفلبين وغيرها الطبول لنداء الناس للصلاة ثم يؤذن بعد ذلك، فهل يجوز ذلك في الإسلام؟ جواب: الطبول ونحوها من آلات اللهو، فلا يجوز استعمالها في إعلام الناس عند دخول وقت الصلاة، أو قرب دخول وقتها، بل ذلك بدعة محرمة. والواجب أن يكتفى بالأذان الشرعي، وقد ثبت عن النبي في أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» (۱) رواه البخاري ومسلم. وقال العرباض بن سارية رضي الله عنه: وعظنا رسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا، قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة، وإن تأمر عليكم عبد حبشي، وإنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة» (۱) رواه أبو داود والترمذي وقال حديث حسن صحيح.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم ٢٠٣٦)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبو داود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجه (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

# بدء الأذان بقوله تعالى: ﴿إن الله وملائكته يصلون على النبي﴾

جواب: لم يثبت ذلك في عهده صلوات الله وسلامه عليه ولافي عهد أحد من خلفائه الراشدين رضي الله عنهم أجمعين. بل هو بدعة محدثة وقد ثبت عنه ﷺ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»(٢) متفق على صحته.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٧٩٢٦)

# البسملة والتعوذ قبل الأذان

سئلت اللجنة الدائمة عن التعوذ والبسملة قبل الأذان.

فأجابت: لا نعلم أصلاً يدل على مشروعية التعوذ والبسملة قبل الأذان، لا بالنسبة للمؤذن ولا من يسمعه. وقد ثبت عن رسول الله على أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٣) وفي رواية: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»(٤).

سورة الأحزاب الآية: (٥٦).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۷۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم ٦٣٢١)

# تقبيل الإبهامين عند قول المؤذن: «أشهد أن محمداً رسول الله»

سؤال: تقبيل الإبهامين عند قول المؤذن (أشهد أن محمداً رسول الله) هل له أصل؟

جواب: لم يثبت في تقبيلهما عند قول المؤذن (أشهد أن محمداً رسول الله) عن النبي على في فيما نعلم، فتقبيلهما عند ذلك بدعة، وقد ثبت عن النبي على أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»(١).

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ٦٧٥٦)

#### التنويه بالصلاة بعد الأذان

سؤال: هل يجوز للمؤذن بعد الأذان في الميكرفون أن ينوم بالصلاة بعدما ينتهى من الأذان؟.

جواب: خير الهدي هدي محمد ﷺ، وكان النبي ﷺ، يخبر الناس بالصلاة بالأذان فقط فأي كلمات تزاد بعد الأذان فهي بدعة، لا ينوِّه بعده، يكفي قوله حي على الصلاة حي على الفلاح.

(لقاء الباب المفتوح ١١/٥٩) (الشيخ ابن عثيمين)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

# ذكر الصلاة والسلام على الرسول صلى الله عليه وسلم قبل الأذان

قالت اللجنة الدائمة:

ذكر الصلاة والسلام على الرسول على الأذان وهكذا الجهر بها بعد الأذان مع الأذان من البدع المحدثة في الدين، وقد ثبت عن النبي على أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) متفق عليه، وفي رواية «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢). رواه مسلم.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٩٦٩٦)

# الزيادة على الأذان قبل البدء بقول: صلوا أو الصلاة

سؤال: لوحظ أن بعض المؤذنين حين أذان الفجر ينادون في المنارة وقبل البدء في الأذان بترديد صوتين أو ثلاثة أصوات: صلوا أو - الصلاة - ثم يشرع في الأذان ويسأل هل يقرون على

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲٦٩٧) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

ذلك أم ينكر عليهم؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه... وبعد:

لا يخفى أن الدين مبني على الاتباع والاقتداء لا على الابتداع والإحداث يؤيد ذلك قوله على: "من أحدث في أمرنا ماليس منه فهو رد" () وفي رواية: "من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد" () وقوله على: "إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة "() كما لا يخفى أن الأذان المشروع سبع عشرة كلمة لصلاة الفجر وخمس عشرة كلمة للصلوات الأخرى . فإذا زيد على ماثبت مشروعيته سواء كانت الزيادة قبل البدء به أو بعد الانتهاء منه اعتبرت هذه الزيادة بدعة يتعين إنكارها والإنكار على من يأتي بها مع أن في الأذان ماهو أبلغ من هذه الكلمات وأقوى تأثيراً وإيقاظاً وذلك قول المؤذن: حي على الصلاة مرتين وحي على الفلاح مرتين بعد التذكير بجلال الله ومقامه ، وعليه فينبغي على الفلاح مرتين المذكورين مايقولونه وهم في المنارة من الزيادة على الأذان قبل البدء بقول صلوا ، الصلاة أو نحو ذلك ،

البخاری (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

حماية لجناب المشروع مما ليس مشروعاً من البدع والمحدثات. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٧٠٩)

# الزيادة في ألفاظ الأذان

سؤال: ماحكم الله ورسوله في قوم يفعلون الأشياء التالية: يقولون في الأذان (أشهد أن علياً ولي الله) و (حي على خير العمل) و (عترة محمد) و (علي خير العتر) إلى آخر السؤال؟.

جواب: قد بين الله سبحانه وتعالى على لسان نبيه محمد على ألفاظ الأذان والإقامة، وقد رأى عبدالله بن زيد بن عبد ربه الأنصاري في النوم الأذان فعرضه على النبي على فقال له النبي على النبي الله الكونه أندى وأمره أن يلقيه على بلال لكونه أندى صوتاً منه ليؤذن به، فكان بلال يؤذن بذلك بين يدي رسول الله على حتى توفاه الله عز وجل، ولم يكن في أذانه شيء من الألفاظ المذكورة في السؤال.

وهكذا عبدالله بن أم مكتوم كان يؤذن للنبي ﷺ في بعض الأوقات ولم يكن في أذانه شيء من هذه الألفاظ، وأحاديث أذان

<sup>(</sup>۱) مسند الإِمام أحمد ٤٣/٤ وأبوداود (٤٩٩) والترمذي (١٨٩) وصحيح سنن أبي داود (٤٦٩) وصحيح سنن الترمذي (١٥٩).

بلال بين يدي رسول الله عَلَيْ ثابتة في الصحيحين وغيرهما من كتب أهل السنة، وهكذا أذان أبي محذورة بمكة ليس فيه شيء من هذه الألفاظ، وقد علمه النبي عَلَيْ ألفاظه ولم يعلمه شيئاً من هذه الألفاظ، وألفاظ أذانه ثابتة في صحيح مسلم وغيره من كتب أهل السنة.

وبذلك يعلم أن ذكر هذه الألفاظ في الأذان بدعة يجب تركها لقول النبي على «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (۱) متفق على صحته، وفي رواية أخرى: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (۲). خرجه مسلم في صحيحه. وثبت عنه على أنه كان يقول في خطبة الجمعة: «أما بعد، فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة» (۳). وقد درج خلفاؤه الراشدون ومنهم على رضي الله عنه وهكذا بقية الصحابة رضي الله عنهم أجمعين على مادرج عليه رسول الله على صفة الأذان ولم يحدثوا هذه الألفاظ.

وقد أقام على رضي الله عنه في الكوفة - وهو أمير المؤمنين - قريباً من خمس سنين وكان يؤذن بين يديه بأذان بلال رضي الله عنه. ولو كانت هذه الألفاظ المذكورة في السؤال موجودة في

البخاری (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٨٦٧).

الأذان لم يخف عليه ذلك؛ لكونه رضي الله عنه من أعلم الصحابة بسنة رسول الله ﷺ وسيرته، وأما مايرويه بعض الناس عن علي رضي الله عنه أنه كان يقول في الأذان: (حي على خير العمل) فلا أساس له من الصحة.

وأما ماروي عن ابن عمر رضي الله عنهما وعن علي بن الحسين زين العابدين رضي الله عنه وعن أبيه أنهما كانا يقولان في الأذان: (حى على خير العمل) فهذا في صحته عنهما نظر، وإن صححه بعض أهل العلم عنهما لكن ماقد علم من علمهما وفقههما في الدين يوجب التوقف عن القول بصحة ذلك عنهما؛ لأن مثلهما لا يخفى عليه أذان بلال ولا أذان أبي محذورة، وابن عمر رضي الله عنهما قد سمع ذلك وحضره، وعلي بن الحسين رحمه الله من أفقه الناس فلا ينبغي أن يظن بهما أن يخالفا سنة رسول الله ﷺ المعلومة المستفيضة في الأذان، ولو فرضنا صحة ذلك عنهما فهو موقوف عليهما، ولا يجوز أن تعارض السنة الصحيحة بأقوالهما ولا أقوال غيرهما، لأن السنة هي الحاكمة مع كتاب الله العزيز على جميع الناس كما قال الله عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ الْطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۚ فَإِن لَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنكُمْ تُؤمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ ﴾(١). وقد رددنا هذا اللفظ المنقول عنهما

سورة النساء، الآية: «٥٩».

وهو عبارة (حي على خير العمل) في الأذان إلى السنة فلم نجدها فيما صح عن رسول الله ﷺ من ألفاظ الأذان.

وأما قول علي بن الحسين رضي الله عنه فيما يروى عنه أنها في الأذان الأول فهذا يحتمل أنه أراد به الأذان بين يدي الرسول عليه أول ما شرع، فإن كان أراد ذلك فقد نسخ بما استقر عليه الأمر في حياة النبي عليه وبعدها من ألفاظ أذان بلال وابن أم مكتوم وأبي محذورة وليس فيها هذا اللفظ ولا غيره من الألفاظ المذكورة في السؤال. ثم يقال: إن القول بأن هذه الجملة موجودة في الأذان الأول إذا حملناه على الأذان بين يدي رسول الله على الأدان من حين شرع محفوظة في الأحاديث به؛ لأن ألفاظ الأذان من حين شرع محفوظة في الأحاديث الصحيحة وليس فيها هذه الجملة، فعلم بطلانها وأنها بدعة.

ثم يقال أيضاً: علي بن الحسين رضي الله عنه من جملة التابعين، فخبره هذا لو صرح فيه بالرفع فهو في حكم المرسل، والمرسل ليس بحجة عند جماهير أهل العلم كما نقل ذلك عنهم الإمام أبو عمر بن عبدالبر في كتاب التمهيد، هذا لو لم يوجد في السنة الصحيحة مايخالفه، فكيف وقد وجد في الأحاديث الصحيحة الواردة في صفة الأذان مايدل على بطلان هذا المرسل وعدم اعتباره. والله الموفق.

(مجموع فتاوی سماحة الشیخ ابن باز ص۹۳۰)

# الصلاة على النبي على المؤان بصوت مرتفع

سؤال: بعض المؤذنين في بعض البلدان الإسلامية يقولون بعد الأذان: اللهم صلِّ على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، فهل في ذلك شيء؟ أفيدوني.

جواب: هذا المقام فيه تفصيل فإن كان المؤذن يقول ذلك بخفض صوت فذلك مشروع للمؤذن وغيره ممن يجيب المؤذن، لأن النبي على قال: "إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل مايقول ثم صلوا علي، فإنه من صلى علي واحدة صلى الله عليها بها عشراً، ثم سلوا الله لي الوسيلة فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لي الوسيلة حلت له الشفاعة»(١). أخرجه مسلم في صحيحه. وروى البخاري في صحيحه عن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمداً النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمداً الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته، حلت له

<sup>(</sup>۱) مسلم (۳۸٤).

شفاعتي يوم القيامة»(١) أما إن كان المؤذن يقول ذلك برفع صوت كالأذان فذلك بدعة، لأنه يوهم أنه من الأذان، والزيادة لا تجوز، لأن آخر الأذان كلمة (لا إله إلا الله) فلا يجوز الزيادة على ذلك. ولو كان ذلك خيراً لسبق إليه السلف الصالح بل لعلمه النبي عليه أمته وشرعه لهم، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢). أخرجه مسلم في صحيحه، وأصله في الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنهما. وأسأل الله سبحانه أن يزيدنا وإياكم وسائر إخواننا من الفقه في دينه، وأن يمن علينا جميعاً بالثبات عليه؛ إنه سميع قريب.

(فتاوى إسلامية ١/ ٢٥١) (الشيخ ابن باز)

# الصلاة على النبي على قبل الأذان وبعده جهراً

سؤال: ما حكم الصلاة على النبي ﷺ قبل الأذان وبعده جهراً؟

جواب: الحكم في ذلك أنه بدعة محدثة لم تكن في عهد النبي ﷺ ولا في عهد خلفائه الراشدين، ولا سائر الصحابة رضي

<sup>(</sup>١) البخاري (٦١٤).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

الله عنهم، وقد ثبت عنه ﷺ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم. وفي رواية لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢).

والمشروع أن يصلي المؤذن بعد الأذان على النبي على سراً، ولا يرفع بها صوته مع الأذان، لأن ذلك بدعة، والأذان ينتهي بقول المؤذن (لا إله إلا الله) بإجماع أهل العلم. ثم يسأل الله له الوسيلة، وكذا من سمعه يُسن له أن يقول مثل قول المؤذن، إلا في الحيعلة فيقول: (لاحول ولاقوة إلا بالله). ثم يصلي على النبي في الحيعلة فيقول: (لاحول ولاقوة إلا بالله). ثم يصلي على النبي الصحيحة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال السابع من الفتوى رقم ٦٨٩٨)

## قول: «اللهم أحسن وقوفنا بين يديك» بعد إقامة الصلاة

سؤال: هل قول: «اللهم أحسن وقوفنا بين يديك» بعد إقامة الصلاة له أصل؟.

جواب: قول: «اللهم أحسن وقوفنا بين يديك» بعد الإقامة

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

لا أصل له.

(سؤال على الهاتف)(الشيخ ابن عثيمين)

# قول المؤذن: «الصلاة والسلام عليك يا أول خلق الله وخاتم رسله» بعد الأذان

سؤال: ما حكم قول المؤذن بعد الأذان الشرعي هذه العبارة: (الصلاة والسلام عليك يا أول خلق الله وخاتم رسله)؟

جواب: لا نعلم دليلاً من الكتاب ولا من السنة يدل على مشروعية هذا الدعاء بعد الأذان. والخير كله في اتباع هدي الرسول على والشر كله في مخالفة هديه على وقد ثبت عن رسول الله على أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» ولكن يُشرع بعد الأذان للمؤذن وغيره أن يصلي على النبي على النبي على النبي الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته، لما ثبت عن النبي على أنه قال: «إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول ثم صلوا النبي فإنه من صلى على على الله عليه بها عشرا ثم سلوا الله لي الوسيلة فإنها منزلة في الجنة لاتنبغي إلا لعبد من عباد الله وأرجو أن أكون أنا هو فمن سأل لي الوسيلة حلت له

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

الشفاعة»(١) رواه مسلم.

وقوله على: «من قال حين يسمع النداء اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمداً الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته حلت له شفاعتي يوم القيامة»(٢) رواه البخاري في صحيحه، وزاد البيهقي في آخره بإسناد صحيح: «إنك لاتخلف الميعاد»(٣) لكن يقولها المؤذن وغيره بصوت هادئ، ولايرفع صوته بذلك، لعدم نقل الجهر به كما تقدم.

وبالله التوفيق وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء الفتوى رقم ١٨١٤)

# قول المؤذن: «وقل الحمد لله الذي لم يتخد ولداً» قبل الأذان

سؤال: هل قول المؤذن قبل الأذان: «وقل الحمد لله الذي لم يتخد ولداً» بدعة؟.

جواب: نعم من البدع قول المؤذن قبل الأذان: «وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولداً».

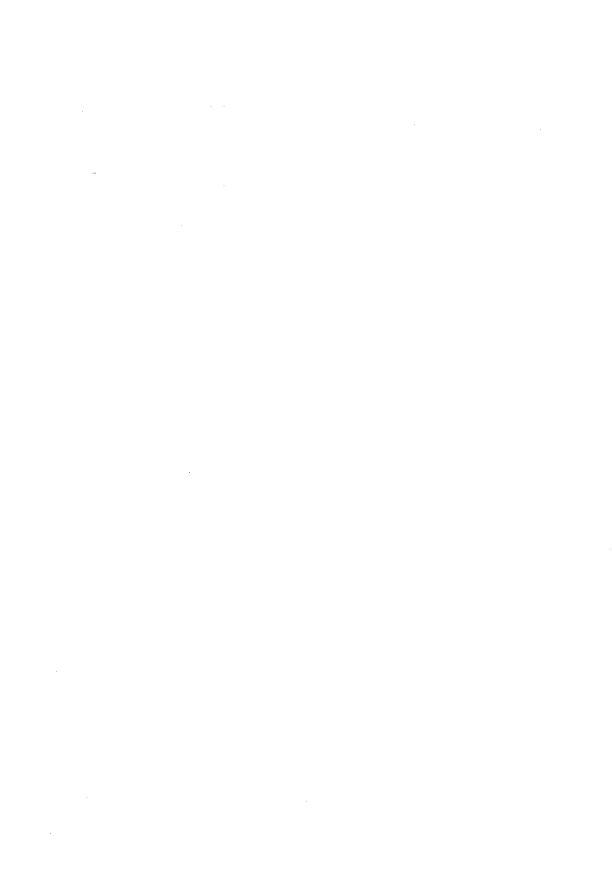
(سؤال على الهاتف)(الشيخ ابن عثيمين)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۳۸٤).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦١٤).

<sup>(</sup>٣) السنن الكبري (١/ ٤١٠)

# الأضحيـــة



### اهداء الأضحية للمتوفى

سؤال: هل يجوز اهداء الأضحية للمتوفى؟

جواب: الأضحية هي التقرب إلى الله عز وجل بذبح أو نحر بهيمة الأنعام في أيام عيد الأضحى في يوم العيد وفي ثلاثة أيام بعده للتقرب إلى الله سبحانه وتعالى وهي سنة في حق الحي يُضحي عنه وعن أهل بيته كما فعل النبي عَلَيْ ذلك.

وإذا ضحى الإنسان عنه وعن أهل بيته ونوى أن يكون أجرها له ولأهل بيته الحي والميت فإن ذلك لا بأس به، وأما الأضحية الخاصة للمبت فلها حالان:

الحال الأولى: أن يكون الميت قد أوصى بها، فإذا كان قد أوصى بها فإذا كان قد أوصى بها فإنها تفعل تنفيذاً للوصية لقوله تعالى حين ذكر الوصية: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّهَا إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّهَ آ إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلا ٓ إِثْمَ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ يَعِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ تَعِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهُ عَلَيْهُ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْنِ الللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى الللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى الللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَى الللللَّهُ عَلَيْكُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ الللَّهُ عَلَيْكُ إِلَى اللللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللللَّهُ عَلَيْكُولُكُ الللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللللْهُ عَلَيْكُولُولُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللللَّهُ عَلَيْكُولُكُ اللللْهُ عَلَيْكُولُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الْمُلْعُلُولُ اللْهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللْعُلِي اللْعُلِي الْمُولِلِي الْعُلِي الْعُلِ

فإن هاتين الآيتين تدلان على أن وصية الميت تنفذ مالم تكن إثماً أو جنفاً.

<sup>(</sup>۱) سبورة البقرة، الآيتان: «۱۸۲،۱۸۱».

الحال الثانية: أن يضحى عن الميت ابتداء، فهذه قد اختلف فيه العلماء هل هي مشروعة أم غير مشروعة. فمنهم من قال إنها مشروعة كالأضحية عن الحي وكالصدقة عن الميت.

ومنهم من قال إنها غير مشروعة لأن ذلك لم يرد عن النبي فقد مات للنبي عليه الصلاة والسلام من أقاربه من مات ومن زوجاته كذلك ولم يرد أنه ضحى عن كل واحد منهم بخصوصه، مات له بناته الثلاث وأبنائه الثلاثة ولم يضح عن واحد منهم واستشهد عمه حمزة رضي الله عنه في أحد ولم يضح عنه وماتت زوجتاه خديجة وزينب بنت خزيمة ولم يضح عنهما. ولو كان هذا من الأمور المشروعة لفعله النبي علي ولكن أقول إذا أردت أن تضحي عن الميت فضح عنك وعن أهل بيتك وانو أنها لك ولأقاربك الأحياء والأموات وفضل الله واسع.

(فتاوى إسلامية٢/ ٣٢٢) (الشيخ ابن عثيمين)

#### تخصيص الميت بالأضحية

سؤال: هل يسن في الضحية أن تكون للأب مثلاً إذا كان متوفى خاصة؟

جواب: ليس من السنة أن الإنسان يضحي عن ميت على سبيل الخصوص، السنة أن يضحي الإنسان عنه وعن أهل البيت وإذا نوى أنها عن أهل البيت الأحياء والأموات ففضل الله واسع لا

بأس، أما أن يخص الأموات دون الأحياء بها فإن هذا ليس من السنة ولم يرد عن النبي عليه أنه ضحى عن أحد من الأموات أبداً على سبيل الاستقلال.

(لقاء الباب المفتوح ١٤/٥٦) (الشيخ ابن عثيمين)

# لطخ الجباه بدم الأضحية

سؤال: ما معنى لطخ الجباه بدم الأضحية؛ لأني رأيت بعض المسلمين فاعلين ذلك، فسألتهم معناه فقال لي رجل من علماء البلد: كذلك فعل أصحاب سيدنا إبراهيم عليه السلام حيث ذبح أضحيته فطلبت منه الكتاب الذي قرأ هذا التاريخ فيه، فلم أجده، فأنا طالب فلم يكن عندي كتب كافية فرأيت أن أطلب منكم معنى ذلك العمل؟

جواب: لانعلم للطخ الجباه بدم الأضحية أصلاً لا من الكتاب ولا من السنة، ولانعلم أن أحداً من الصحابة فعله، فهو بدعة؛ لقوله عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١) وفي رواية: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»(٢) متفق على صحته.

وبالله التوفيق وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم ٦٦٦٧)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

### الوضوء لذبح الأضحية

سؤال: الإمام في البلد يصلي بالناس، لكنه إذا جاء يوم عيد الأضحى يصلي بالناس ثم يتوضأ لأضحيته بالماء بين يدي الناس قبل ذبحه، فهل يحل أكل لحم ذبيحته؟

جواب: لم ينقل عن النبي على أنه توضأ بعد صلاة عيد الأضحى من أجل أن يذبح أضحيته، ولم يعرف ذلك أيضاً عن السلف الصالح، والقرون الثلاثة التي شهد لها النبي على بالخير، فمن توضأ من أجل ذبح أضحيته فهو جاهل مبتدع؛ لما صح عن النبي على أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» (۱)، ولكنه إذا ارتكب ذلك بأن توضأ لذبح أضحيته فذبيحته مجزئة له ما دام مسلماً لايعرف عنه ما يوجب تكفيره، ويجوز الأكل منها له ولغيره.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الرابع من الفتوى ١٢٧٥).

البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

Y. 9

# الأعيـــاد



## أسابيع المساجد والشجرة وغيرها

سؤال: وسئل الشيخ ابن عثيمين عن حكم إقامة الأسابيع كأسبوع المساجد وأسبوع الشجرة؟.

جواب: هذه الأسابيع لا أعلم لها أصلاً من الشرع وإذا اتخذت على سبيل التعبد وخصصت بأيام معلومة تصير كالأعياد فإنها تلتحق بالبدعة؛ لأن كل شيء يتعبد به الإنسان لله - عز وجل - وهو غير وارد في كتاب الله ولا في سنة رسوله على الله من البدع.

لكن الذين نظموها يقولون: إن المقصود بذلك هو تنشيط الناس على هذه الأعمال التي جعلوا لها هذه الأسابيع وتذكيرهم بأهميتها. ويجب أن ينظر في هذا الأمر وهل هذا مسوغ لهذه الأسابيع أو ليس بمسوغ؟.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رقم ٣٥٢)

# تنوير المساجد وتزيينها في الأعياد

سؤال: هل تنوير المساجد وتزيينها في الأعياد له أصل في الشرع؟.

جواب: تنوير المساجد وتزيينها في الأعياد لا أصل له لذلك حيث أن هذه الصلاة لا تؤدى في المساجد غالباً ولأن

تخصيص المساجد بالإنارة في تلك الليلة لا مناسبة له لأن الصلاة تكون في الصحراء وقد جرت عادة بعض الجهلة بتنوير المساجد وتزيينها في بعض الليالي التي يعتقدون لها شرف كليلة النصف من شعبان وليلة المولد النبوي وليلة الإسراء ونحوها ولا أصل لذلك كله فإنه من البدع ولم يرد تخصيص تلك الليالي بعبادة أو عمل والواجب عمارة المساجد في السنة كلها والحرص على نظافتها وصيانتها لأنها مواضع العبادة لله تعالى دون أن يخصص وقت أو ليلة في السنة بالإنارة ونحوها.

(الشيخ ابن جبرين)

#### عيد الأم والأسرة

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

اطلعت على مانشرته صحيفة (الندوة) في عددها الصادر بتاريخ ١٣٨٤/١١/٨٠هـ تحت عنوان: (تكريم الأم. وتكريم الأسرة) فألفيت الكاتب قد حبذ من بعض الوجوه ماابتدعته الغرب من تخصيص يوم في السنة يحتفل فيه بالأم وأورد عليه شيئاً غفل عنه المفكرون في إحداث هذا اليوم وهي ماينال الأطفال الذين ابتلوا بفقد الأم من الكآبة والحزن حينما يرون زملاءهم يحتلفون بتكريم أمهاتهم واقترح أن يكون الاحتفال للأسرة كلها واعتذر عن

عدم مجيء الإسلام بهذا العيد، لأن الشريعة الإسلامية قد أوجبت تكريم الأم وبرها في كل وقت فلم يبق هناك حاجة لتخصيص يوم من العام لتكريم الأم.

ولقد أحسن الكاتب فيما اعتذر به عن الإسلام وفيما أورده من سيئة هذا العيد التي قد غفل عنها من أحدثه، ولكنه لم يشر إلى ما في البدع من مخالفة صريح النصوص الواردة عن رسول الإسلام عليه أفضل الصلاة والسلام ولا إلى مافي ذلك من الأضرار ومشابهة المشركين والكفار فأردت بهذه الكلمة الوجيزة أن أنبه الكاتب وغيره على مافي هذه البدعة وغيرها مما أحدثه أعداء الإسلام والجاهلون به من البدع في الدين حتى شوهوا مسمعته ونفروا الناس منه، وحصل بسبب ذلك من اللبس والفرقة مالا يعلم مدى ضرره وفساده إلا الله سبحانه.

وقد ثبت في الأحاديث الصحيحة عن رسول الله على التحذير من المحدثات في الدين وعن مشابهة أعداء الله من اليهود والنصارى وغيرهم من المشركين مثل قوله على: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(۱) متفق عليه وفي لفظ لمسلم «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۲) والمعنى: فهو مردود على

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

من أحدثه، وكان على يقول في خطبته يوم الجمعة: «أما بعد: فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة»(١)، خرجه مسلم في صحيحه. ولا ريب أن تخصيص يوم في السنة للاحتفال بتكريم الأم أو الأسرة من محدثات الأمور التي لم يفعلها رسول الله على ولا صحابته المرضيون فوجب تركه وتحذير الناس منه والاكتفاء بما شرعه الله ورسوله.

وقد سبق أن الكاتب أشار إلى أن الشريعة الإسلامية قد جاءت بتكريم الأم والتحريض على برها كل وقت، وقد صدق في ذلك، فالواجب على المسلمين أن يكتفوا بما شرعه الله لهم من بر الوالدة وتعظيمها والإحسان إليها والسمع لها في المعروف كل وقت وأن يحذروا من محدثات الأمور التي حذرهم الله منها، والتي تقضي بهم إلى مشابهة أعداء الله والسير في ركابهم واستحسان مااستحسنوه من البدع وليس ذلك خاصاً بالأم بل قدر شرع الله للمسلمين بر الوالدين جميعاً وتكريمهما والإحسان إليهما وصلة جميع القرابة، وحذرهم سبحانه من العقوق والقطيعة وخص الأم بمزيد العناية والبر لأن عنايتها بالولد أكبر وماينالها من المشقة في حمله وإرضاعه وتربيته أكثر، قال الله سبحانه:

<sup>(</sup>۱) مسلم (۸۲۷).

سورة الإسراء، الآية: «٢٣».

<sup>(</sup>۲) سورة لقمان، الآية: «۱٤».

<sup>(</sup>٣) سورة محمد، الآيتان: «٢٢، ٢٢».

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٦٥٤) (٢٧٧٦) (٢٢٧٩) ومسلم (٨٧).

<sup>(</sup>٥) أبوداود (٥١٣٩) والترمذي (١٨٩٨) ومسند الإمام أحمد ٣/٥ وصحيح سنن أبي داود (٤٢٨٥) وانظر البخاري (٥٩٧١) ومسلم (٢٥٤٨).

<sup>(</sup>٦) البخاري (٩٨٤) ومسلم (٢٥٥٦).

<sup>(</sup>٧) البخاري (٥٩٨٦) ومسلم (٢٥٥٧).

في بر الوالدين وصلة الرحم وبيان تأكيد حق الأم كثيرة مشهورة وفيما ذكرنا منها كفاية ودلالة على ماسواه وهي تدل من تأملها دلالة ظاهرة على وجوب إكرام الوالدين جميعا واحترامهما والإحسان إليهما، وإلى سائر الأقارب في جميع الأوقات وترشد إلى أن عقوق الوالدين وقطيعة الرحم من أقبح الصفات والكبائر التي توجب النار وغضب الجبار، نسأل الله العافية من ذلك وهذا أبلغ وأعظم مما أحدثه الغرب من تخصيص الأم بالتكريم في يوم من السنة فقط ثم إهمالها في بقية العام مع الإعراض عن حق الأب وسائر الأقارب. ولا يخفى على اللبيب مايترتب على هذا الإجراء من الفساد الكبير مع كونه مخالفا لشرع أحكم الحاكمين، وموجبا للوقوع فيما حذر منه رسوله الأمين.

ويلتحق بهذا التخصيص والابتداع مايفعله كثير من الناس من الاحتفال بالموالد وذكرى استقلال البلاد أو الإعتلاء على عرش الملك وأشباه ذلك فإن هذه كلها من المحدثات التي قلد فيها كثير من المسلمين غيرهم من أعداء الله، وغفلوا عما جاء به الشرع المطهر من التحذير من ذلك والنهي عنه، وهذا مصداق الحديث الصحيح عن رسول الله عليه حيث قال: «لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه» قالوا: يارسول الله: اليهود والنصارى؟ قال: «فمن»(۱). وفي لفظ آخر:

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳٤٥٦) ومسلم (۲٦٦٩).

«لتأخذن أمتى مأخذ الأمم قبلها شبرا بشبر وذراعاً بذراع» قالوا يارسول الله: فارس والروم؟ قال: «فمن»(١) والمعنى فمن المراد إلا أولئك. فقد وقع ما أخبر به الصادق المصدوق ﷺ من متابعة هذه الأمة إلا من شاء الله منها لمن كان قبلهم من اليهود والنصارى والمجوس وغيرهم من الكفرة في كثير من أخلاقهم وأعمالهم حتى استحكمت غربة الإسلام وصار هدي الكفار وماهم عليه من الأخلاق والأعمال أحسن عند الكثير من الناس مما جاء به الإسلام، وحتى صار المعروف منكراً والمنكر معروفاً، والسنة بدعة والبدعة سنة، عند أكثر الخلق؛ بسبب الجهل والإعراض عما جاء به الإسلام من الأخلاق الكريمة والأعمال الصالحة المستقيمة فإنا لله وإنا إليه راجعون، ونسأل الله أن يوفق المسلمين للفقه في الدين وأن يصلح أحوالهم ويهدي قادتهم وأن يوفق علماءنا وكتابنا لنشر محاسن ديننا والتحذير من البدع والمحدثات التي تشوه سمعته وتنفر منه، إنه على كل شيء قدير، وصلى الله وسلم على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه ومن سلك سبيله واتبع سنته إلى يوم الدين.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٥/ ١٨٩) (الشيخ ابن باز)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۷۳۱۹).

سؤال: وسئل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين عن حكم الاحتفال بما يسمى عيد الأم؟

جواب: إن كل الأعياد التي تخالف الأعياد الشرعية كلها أعياد بدع حادثة لم تكن معروفة في عهد السلف الصالح وربما يكون منشؤها من غير المسلمين أيضاً، فيكون فيها مع البدعة مشابهة أعداء الله سبحانه وتعالى، والأعياد الشرعية معروفة عند أهل الإسلام؛ وهي عيد الفطر، وعيد الأضحى، وعيد الأسبوع «يوم الجمعة» وليس في الإسلام أعياد سوى هذه الأعياد الثلاثة، وكل أعياد أحدثت سوى ذلك فإنها مردودة على محدثيها وباطلة في شريعة الله سبحانه وتعالى، لقول النبي ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١)، أي مردود عليه غير مقبول عند الله وفي لفظ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢). وإذا تبين ذلك فإنه لا يجوز في العيد الذي ذكر في السؤال والمسمى عيد الأم، لا يجوز فيه إحداث شيء من شعائر العيد؛ كإظهار الفرح والسرور، وتقديم الهدايا وماأشبه ذلك، والواجب على المسلم أن يعتز بدينه ويفتخر به وأن يقتصر على ماحده الله تعالى لعباده فلا يزيد فيه ولا ينقص منه، والذي ينبغي للمسلم أيضاً ألا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

يكون إمَّعَة يتبع كل ناعق بل ينبغي أن يُكوِّن شخصيته بمقتضى شريعة الله تعالى حتى يكون متبوعاً لا تابعاً، وحتى يكون أسوة لا متأسيا، لأن شريعة الله والحمد لله، كاملة من جميع الوجوه كما قال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمُلْتُ لَكُمُّ دِينَكُمْ وَٱتّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله الأم لها الحق على أولادها أن يرعوها، وأن يعتنوا بها، وأن يقوموا بطاعتها في غير معصية الله عز وجل في كل زمان ومكان.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رقم ٣٥٣)

#### عيد الميلاد وإطفاء الشمعة

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

لا ريب أن الله سبحانه وتعالى شرع للمسلمين عيدين يجتمعون فيهما للذكر والصلاة، وهما: عيد الفطر والأضحى، بدلاً من أعياد الجاهلية، وشرع أعياداً تشتمل على أنواع من الذكر والعبادة كيوم الجمعة ويوم عرفة وأيام التشريق، ولم يشرع لنا سبحانه وتعالى عيداً للميلاد لا ميلاد النبي على أن الاحتفال بالموالد دلت الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الاحتفال بالموالد من البدع المحدثة في الدين ومن التشبه بأعداء الله من اليهود والنصارى وغيرهم، فالواجب على أهل الإسلام ترك ذلك والحذر

سورة المائدة، الآية: «٣».

منه، وإنكاره على من فعله وعدم نشر أو بث مايشجع على ذلك أو يوهم إباحته في الإذاعة أو الصحافة أو التلفاز لقول النبي ﷺ في الحديث الصحيح: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» متفق عليه، وقوله ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» أخرجه مسلم في صحيحه وعلقه البخاري جازماً به.

وفي صحيح مسلم عن جابر رضي الله عنه عن النبي على أنه كان يقول في خطبة الجمعة: «أما بعد، فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة» (٣) والأحاديث في هذا المعنى كثيرة، وفي مسند أحمد بإسناد جيد عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي على قال: «من تشبه بقوم فهو منهم» (٤). وفي الصحيحين عن أبي سعيد رضي الله عنه عن النبي على أنه قال: «لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة»، وفي لفظ: «شبراً بشبر وذراعاً بذراع حتى لو دخلوا جُحر ضب لدخلتموه» قالوا: يارسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: «فمن» (٥).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۸۲۷).

<sup>(</sup>٤) مسند الإِمام أحمد ٢/ ٥٠ وأبوداود (٤٠٣١) وصحيح الجامع (٢٨٢٨).

<sup>(</sup>٥) البخاري (٣٤٥٦) ومسلم (٢٦٦٩).

وفي هذا المعنى أحاديث أخرى كلها تدل على وجوب الحذر من مشابهة أعداء الله في أعيادهم وغيرها، وأشرف الخلق وأفضلهم نبينا محمد على لم يحتفل بمولده في حياته، ولم يحتفل به أصحابه بعده رضي الله عنهم ولا التابعون لهم بإحسان في القرون الثلاثة المفضلة، ولو كان الاحتفال بمولده على أو مولد غيره خيراً لسبقنا إليه أولئك الأخيار، ولعلمه النبي على أمته وحثهم عليه أو فعله بنفسه، فلما لم يقع شيء من ذلك علمنا أن الاحتفال بالموالد من البدع المحدثة في الدين التي يجب تركها والحذر منها امتثالاً لأمر الله سبحانه وأمر رسول الله على .

وذكر بعض أهل العلم أن أول من أحدث الاحتفال بالموالد هم الشيعة الفاطميون في المائة الرابعة، ثم تبعهم بعض المنتسبين إلى السنة في هذه البدعة جهلاً وتقليداً لهم ولليهود والنصارى، ثم انتشرت هذه البدعة في الناس، والواجب على علماء المسلمين بيان حكم الله في هذه البدع وإنكارها والتحذير منها، لما يترتب على وجودها من الفساد الكبير وانتشار البدع واختفاء السنن، ولما في ذلك من التشبه بأعداء الله من اليهود والنصارى وغيرهم من أصناف الكفرة الذين يعتادون مثل هذه الاحتفالات، وقد كتب أهل العلم في ذلك قديماً وحديثاً، وبينوا حكم الله في هذه البدع فجزاهم الله خيراً، وجعلنا من أتباعهم بإحسان.

وهذه الكلمة الموجزة أردنا بها التنبيه للقراء على هذه البدعة

ليكونوا على بينة، وقد كتبت في ذلك كتابة مطولة نشرت في الصحف المحلية وغيرها غير مرة، ولا ريب أن الواجب على المسؤولين في حكومتنا وفي وزارة الإعلام بوجه أخص وعلى جميع المسؤولين في الدول الإسلامية منع نشر هذه البدع والدعوة إليها أو نشر مايوهم الناس إباحتها؛ أداء لواجب النصح لله ولعباده، وقياماً بما أوجب الله من إنكار المنكر، ومساهمة في إصلاح أوضاع المسلمين وتطهيرها مما يخالف الشرع المطهر، والله المسؤول بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يصلح أحوال المسلمين، وأن يوفقهم للتمسك بكتابه وسنة نبيه عليه الصلاة والسلام، والحذر من كل مايخالفهما، وأن يصلح قادتهم ويوفقهم لتحكيم شريعة الله في عباده ومحاربة ماخالفها، إنه ولي ذلك والقادر عليه. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

(مجموع فتاوی سماحة الشیخ ابن باز ص۸۹۰)

سؤال: هل الاحتفال بعيد الميلاد للطفل يعتبر تشبهاً بالغربيين الكفار، أم أنه ترويح عن النفس وإدخال السرور في قلب الطفل وأهله؟.

جواب: الاحتفال بميلاد الطفل لا يخلو من حالين، فإما أن يكون عبادة وإما أن يكون عادة، فإن كان عبادة فهو من البدع في دين الله، وقد ثبت عن النبي ﷺ التحذير من البدع، وأنها من

الضلال، قال ﷺ: «وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار»(١).

وإما أن يكون من العادة، وإذا كان من العادة ففيه محذوران.

أحدهما اعتبار ماليس بعيد عيداً، وهذا من التقدم بين يدي الله ورسوله على حيث اثبتنا عيداً في الإسلام لم يجعله الله ورسوله عيداً، ولما قدم رسول الله على المدينة وجد للأنصار يومين يلعبون فيهما، ويعتبرونهما عيادً، فقال على الله أبدلكم بخير منهما: عيد الفطر وعيد الأضحى (٢).

وأما المحذور الثاني فإن فيه تشبهاً بأعداء الله، فإن هذه العادة ليست من عادات المسلمين، وإنما ورثت من غيرهم، وقد ثبت عنه على أن من تشبه بقوم فهو منهم، ثم إن كثرة السنين للمرء ليست محمودة إلا في مرضاة الله عز وجل وطاعته، فخير الناس من طال عمره وحسن عمله، وشر الناس من طال عمره وساء عمله.

ولهذا كره بعض أهل العلم الدعاء بالبقاء على وجه

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>١) أبودارد (١١٣٤) والنسائي ٣/١٧٩ وصحيح سنن أبي داود (١٠٠٤).

الإطلاق، فكرهوا أن يقال للشخص: أبقاك الله إلا على سبيل القيد، مثل أن يقول: أبقاك الله على طاعته، أو أبقاك الله على خير، أو ما أشبه ذلك.

وذلك لأن الإبقاء قد يكون شراً للمرء، فإن طول العمر مع سوء العمل والعياذ بالله شر للإنسان، وزيادة في عذابه، ووبال عليه، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنْنَا سَنَسْتَدَرْجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا عليه، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنْنَا سَنَسْتَدَرْجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ فِي وَأُمْلِي لَهُمَّ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ فِي ﴾ (١). وقال سبحانه: ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَنَمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنْفُسِمِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَرْدَادُوا إِنْ مَا وَلَهُمْ عَدَابُ مُهِينٌ فَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مُهِينٌ فَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مُعَالِقًا إِنْ مَا وَلَهُمْ عَدْرُ لِلْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

(فتاوى منار الإسلام ١/٤٣) (الشيخ ابن عثيمين)

سؤال: سُئل فضيلة الشيخ ابن عثيمين: عن حكم إقامة أعياد الميلاد للأولاد أو بمناسبة الزواج؟.

فأجاب بقوله: ليس في الإسلام أعياد سوى يوم الجمعة عيد الأسبوع، وأول يوم من شوال عيد الفطر من رمضان، والعاشر من شهر ذي الحجة عيد الأضحى وقد يسمى يوم عرفة عيداً لأهل عرفة وأيام التشريق أيام عيد تبعا لعيد الأضحى.

<sup>(</sup>۱) سورة الأعراف، الآيتان: «۱۸۳،۱۸۲».

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: «۱۷۸».

وأما أعياد الميلاد للشخص أو أولاده، أو مناسبة زواج ونحوها فكلها غير مشروعة وهي للبدعة أقرب من الإباحة.

(مجموع فتاوی ورسائل فضیلة الشیخ محمد بن صالح العثیمین ۲/ ۳۰۲)

سؤال: في بلدنا بمصر عندنا عادة وهو أن كل شخص عندما يتم سنة من عمره يقيم حفلاً ويسمى عندنا بعيد الميلاد أو إطفاء الشمعة. وقد سمعت مؤخراً أن ذلك غير جائز شرعاً، فهل هذا العمل لايجوز شرعاً وهل يجوز حضور هذه الأعياد إذا دُعي إليها الشخص، أفيدوني ولكم جزيل الشكر.

جواب: هذه عادة سيئة وبدعة منكرة ما أنزل الله بها من سلطان، فالأعياد توقيفية كالعبادات، وقد ورد في الحديث أن أهل المدينة كان لهم عيدان في الجاهلية يلعبون فيهما فأبلدهم الله بهما العيدين الشرعيين. وحيث لم يرد في الشرع مايسمى بعيد الميلاد ولم يفعله أحد من الصحابة ولا سلف الأمة، فإنه لا يجوز شرعاً الاحتفال بهذه الأعياد ولاحضورها ولا تشجيع أهلها ولا تهنئتهم ونحو ذلك مما فيه إعانة على هذا المنكر أو إقرار عليه.

(فتاوی إسلامیة ۱/ ۸۷) (الشیخ ابن جبرین)



# الإنشاد الإسلامي



سؤال: فضيلة الشيخ محمد الصالح العثيمين: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته: هل يجوز للرجال الإنشاد الإسلامي؟ وهل يجوز مع الإنشاد الضرب بالدف لهم؟ وهل الإنشاد جائز في غير الأعياد والأفراح؟.

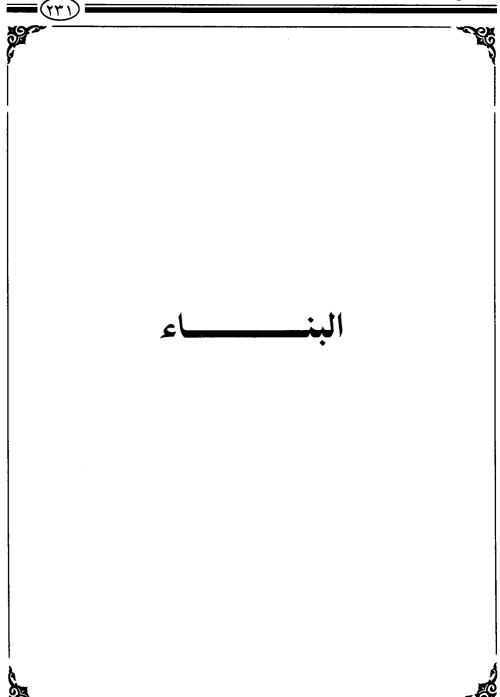
جواب: بسم الله الرحمن الرحيم وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته.

الإنشاد الإسلامي إنشاد مبتدع يشبه ماابتدعته الصوفية ولهذا ينبغي العدول عنه إلى مواعظ القرآن والسنة اللهم إلا أن يكون في مواطن الحرب ليستعان به على الإقدام والجهاد في سبيل الله تعالى فهذا حسن. وإذا اجتمع معه الدف كان أبعد عن الصواب.

(فتاوى فضيلة الشيخ محمد الصالح العثيمين ١٣٤/١)

\* \* \* \*







### افتتاح المساجد بالاحتفال والاجتماع لذلك والاشادة به

قالت اللجنة الدائمة:

افتتاح المساجد يكون بالصلاة فيها وعمارتها بذكر الله، من تلاوة قرآن والتسبيح والتحميد والتهليل وتعليم العلوم الشرعية ووسائلها ونحو ذلك مما فيه رفع شأنها، قال الله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَنُذِكَر فِيهَا ٱسْمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ ﴿ رَجَالُ لَّا نُلْهِهِمْ تِجَدَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَّاءِ ٱلزَّكُوٰةِ يَخَافُونَ يَوْمُا لَنَقَلُّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبِ وَٱلْأَبْصَكُنُ ۞ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَصْلِهِ ۗ وَٱللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ إِنَّ ﴾ (١) بهذا ونحوه من النصائح والمواعظ والمشورة كان يعمرها رسول الله ﷺ. وتبعه في هذا الخلفاء الراشدون وسائر صحابته وأئمة الهدى من بعده رضي الله عنهم ورحمهم، والخير كل الخير في الاهتداء بهديهم في الوقوف عندما قاموا به في افتتاح المساجد، وعمارتها بما عمروها به من العبادات ومافي معناها من شعائر الإسلام ولم يثبت عنه ﷺ، ولا عمن اتبعه من أئمة الهدى أنهم افتتحوا مسجداً بالاحتفال وبالدعوة إلى مثل مايدعو إليه الناس اليوم، من الاجتماع من البلاد عند تمام بنائه للإشادة به، ولو كان ذلك مما يُحمد لكان رسول الله ﷺ، أسبق الناس إليه ولسنَّهُ لأمته ولتبعه عليه خلفاؤه الراشدون وأئمة

<sup>(</sup>۱) سورة النور، الآيات «٣٨،٣٧،٣٦».

الهدى من بعده، ولو حصل ذلك لنُقل. وعلى هذا فلا ينبغي مثل هذه الاحتفالات، ولا يُستجاب للدعوة إليها ولا يُتعاون على إقامتها بدفع مال أو غيره، فإنَّ الخير في اتباع من سلف، والشر في ابتداع من خلف، وليس في دعوة بعض الصحابة رسول الله على الله بيته ليصلي في مكان منه ركعتين كي يتخذه صاحبه مصلى يصلي فيه ماقدر له من النوافل دليل على ماعُرف اليوم من الاحتفال لافتتاح المساجد، فإنه لم يدعُه إلى احتفال، بل لصلاة، ولم يسافر لأجل تلك الصلاة، ثم السفر إلى ذلك الاحتفال أو للصلاة في ذلك المسجد داخل في عموم النهي عن شد الرحال المكدنة، والاكتفاء في شؤون المساجد وغيرها بما كان عليه العمل في عهد رسول الله على أباعه أئمة الهدى رحمهم الله، العمل في عهد رسول الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(فتاوى إسلامية ١/١١) (اللجنة الدائمة)

# تزيين المساجد وزخرفتها في المناسبات والأعياد

سؤال: تجري عادة في بعض المساجد في أيام الفطر وفي غيرها من أيام المناسبات الدينية هي تزيين المساجد بأنواع وألوان مختلفة من الكهرباء والزهور هل يجيز الإسلام هذا العمل أو لا؟ ومادليل الجواز أو المنع؟.

جواب: المساجد بيوت الله وهي خير بقاع الأرض، أذن الله تعالى أن ترفع وتعظم بتوحيد الله وذكره وإقام الصلاة فيها ويتعلم الناس بها شئون دينهم وإرشادهم إلى مافيه سعادتهم وصلاحهم في الدنيا والآخرة وبتطهيرها من الرجس والأوثان والأعمال الشركية والبدع والخرافات ومن الأوساخ والأقذار والنجاسات وبصيانتها من اللهو واللعب والصخب وارتفاع الأصوات ولو كان نشد ضالة وسؤالاً عن ضائع ونحو ذلك مما يجعلها كالطرق العامة وأسواق التجارة وبالمنع من الدفن فيها ومن بنائها على القبور ومن تعليق الصور بها أو رسمها بجدرانها إلى أمثال ذلك مما يكون ذريعة إلى الشرك ويشغل بال من يعبد الله فيها ويتنافى مع مابنيت من أجله وقد راعى النبي ﷺ، ذلك كما هو معروف في سيرته وعمله وبيَّنه لأمته ليسلكوا منهجه ويهتدوا بهديه في احترام المساجد وعمارتها بما فيه رفع لها من إقامة شعائر الإسلام بها مقتدين في ذلك بالرسول الأمين، عَلَيْق، ولم يثبت عنه عَلَيْق أنه عظم المساجد بإنارتها ووضع الزهور عليها في الأعياد والمناسبات ولم يعرف ذلك أيضاً من الخلفاء الراشدين ولا الأئمة المهتدين من القرون الأولى التي شهد لها رسول الله ﷺ بأنها خير القرون مع تقدم الناس وكثرة أموالهم وأخذهم من الحضارة بنصيب وافر وتوفر أنواع الزينة وألوانها في القرون الثلاثة الأولى، والخير كل الخير في اتباع هديه ﷺ، وهدي خلفائه الراشدين ومن سلك سبيلهم من

أئمة الدين بعدهم.

ثم إن في إيقاد السرج عليها أو تعليق لمبات الكهرباء فوقها أو حولها أو فوق مناراتها وتعليق الرايات والأعلام ووضع الزهور عليها في الأعياد والمناسبات تزييناً وإعظاماً لها تشبهاً بالكفار فيما يصنعون ببيعهم وكنائسهم وقد نهى النبي عليه عن التشبه بهم في أعيادهم وعباداتهم.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٢٠) (اللجنة الدائمة)

## ذبح الأبقار أو الأغنام عند انتهاء بناء المسجد

سؤال: إذا انتهى بناء المسجد يزعم بعض الناس أنه لا يجوز القاء خطبة الجمعة ولا الصلاة المفروضة فيه حتى يُشترى أبقار أو أغنام ثم يُدعى الناس وتذبح ويطعم المجتمعون وبدون هذا يزعمون أن إمام المسجد يموت قبل أجله إذا صلى فيه.

جواب: هذا كله لا أصل له، واعتقاده خطأ محض، وينبغي الإنكار على من يعتقد ذلك أو يفعله؛ لأن هذا بدعة في الدين، وكل بدعة ضلالة كما قال النبي رابع في الحديث الصحيح: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهورد»(١) رواه الإمام مسلم في صحيحه.

(مجلة البحوث الإسلامية ٣٩/ ١٤٢) (الشيخ ابن باز)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸)(۱۸).

# ذبح الذبائح أثناء مراحل البناء للحماية من الجن

سؤال: من العادات في بعض البلاد أنه متى بنيت الدار وركبت السقوف، وأقيمت السواري وسكنت الدار ذبحوا الذبائح.. واحدة حال تسقيف الدار، والأخرى عند إقامة السواري والثالثة عند سكنى الدار لئلا تضرهم الجن في نفس ولا مال لتكون مباركة عليهم، فما الحكم في ذلك جزاكم الله خيراً؟.

جواب: كون هذا العمل مرتباً على هذا الترتيب، لا أصل له وأخشى أن يكون من البدع ولا سيما إذا كان مصحوباً بهذه العقيدة الباطلة أنه يحميهم من الجن، فإنه يكون من هذا الوجه من باب الشرك: لأنه اعتقاد سبب لم يجعله الله سبباً بغير دليل من الشرع أو من الواقع فإنه يكون مشركاً لكنه شرك أصغر لاثباته مالم يثبته الله عز وجل في شرعه ولا قدره، وأما لو فعلوا ذلك حين تمام البناء، فذبحوا ذبيحة أو ذبيحتين أو أكثر حسب مايتوقعونه من الضيوف، ودعوا إليه الأقارب والجيران، فإن هذا لا بأس به ولا حرج فيه، إذا لم يصحب بعقيدة فاسدة.

(فتاوى فضيلة الشيخ محمد الصالح العثيمين ١٩/١)

سؤال: توجد في بلدنا عادة وهي أن المرء إذا شرع في بناء منزل له ذبح ذبيحة إذا وصل البناء إلى النصف أو تؤجل هذه

الذبيحة حتى اكتمال البنيان وإرادة السكن في المنزل فيدعى لهذه الذبيحة الأقارب والجيران، فما رأى فضيلتكم لهذا العمل وهل هناك عمل مشروع يستحب عمله قبل السكن في المنزل الجديد؟ أفيدونا جزاكم الله خير الجزاء.

جواب: الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهداه أما بعد:

فهذا التصرف فيه تفصيل؛ فإن كان المقصود من الذبيحة اتقاء الجن أو مقصدا آخر يقصد به صاحب البيت أن هذا الذبح يحصل به كذا وكذا كسلامته وسلامة ساكنيه، فهذا لا يجوز، فهو من البدع. وإن كان للجن فهو شرك أكبر؛ لأنه عبادة لغير الله. أما إن كان من باب الشكر على ما أنعم به عليه من الوصول إلى السقف أو عند إكمال البيت فيجمع أقاربه وجيرانه ويدعوهم لهذه الوليمة فهذه لا بأس بها، وهذا يفعله كثير من الناس من باب الشكر لنعم الله حيث من عليهم بتعمير البيت والسكن فيه بدلا من الاستئجار، ومثل ذلك مايفعله بعض الناس عند القدوم من السفر يدعو أقاربه وجيرانه شكراً لله على السلامة فإن النبي على كان إذا قدم من سفر نحر جزوراً ودعا الناس لذلك عليه الصلاة والسلام.

(مجموع فتاوی ومقالات متنوعة ٥/ ٣٨٨) (الشيخ ابن باز)

#### الطواف حول المسجد

سؤال: أهل شمال. . إذا بنوا مسجداً جامعاً يطوفون حوله سبع مرات يوم الافتتاح أهذا بدعة أم لا وما الدليل؟ .

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

الطواف حول المسجد سبع مرات بدعة منكرة سواء كان ذلك يوم الافتتاح أم غيره؛ لأن الطواف سبعاً قربة شرعت حول الكعبة دون غيرها فجعل الطواف سبعاً حول غير الكعبة مضاهاة له بالكعبة وتشريع لم يأذن الله به، وقد بنى النبي مسجد قباء والمسجد النبوي وبنى الصحابة رضي الله عنهم مساجد في بلاد كثيرة ولم يعرف عنه ولا عنهم أنهم طافوا حول المسجد سبع مرات أو أقل أو أكثر إنما كانوا يطوفون حول الكعبة في حج أو عمرة أو تطوعاً سبعة أشواط تقرباً إلى الله وعبادة له سبحانه والخير كل الخير في اتباعهم واقتفاء آثارهم.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ٩٨١٣)

# كثرة التردد على قبر الرسول ﷺ والسلام عليه والجلوس والدعاء عنده

سؤال: هل هناك بدع تقع من بعض الناس عند قبر الرسول ﷺ؟.

جواب: من البدع التي تقع عند قبر الرسول عَلَيْ كثرة التردد عليه كلما دخل المسجد ذهب يسلم عليه وكذلك الجلوس عنده فقد قال عَلَيْ : «لا تتخذوا قبري عيداً»(١) وإنما يستحب زيارته للقادم من سفر.

ومن البدع كذلك الدعاء عند قبر الرسول عَلَيْ أو غيره من القبور مظنة أن الدعاء عنده يستجاب وإنما المشروع السلام عليه عَلَيْ وإذا أراد الدعاء فإنه يكون في أي مكان من المسجد وإن

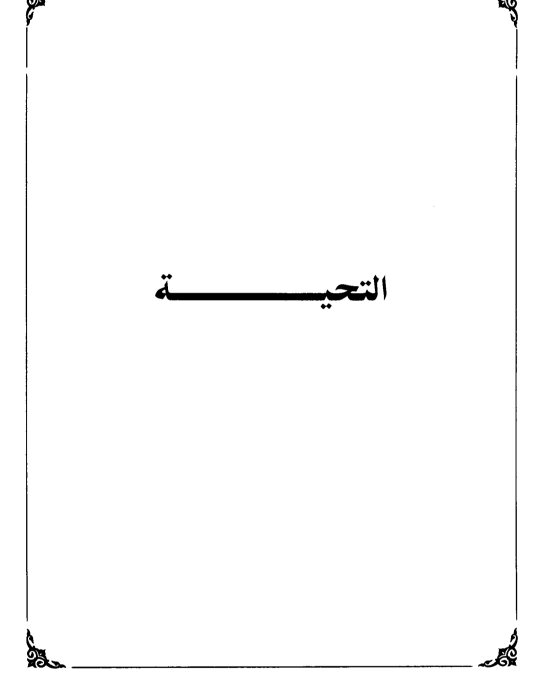
<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ٢/٣٦ ومصنف عبدالرزاق (٦٧٧٦) وابن أبي شيبة ٢/٥٧٨ والمطالب العالية (١٢٥٥) قال الأعظمي: لا بأس بإسناده ومجمع الزوائد ٤/٢ قال الهيثمي: رواه أبو يعلى وفيه حفص بن إبراهيم الجعفي ذكره ابن أبي حاتم ولم يذكر فيه جرحاً وبقية رجاله ثقات وأبوداود (٢٠٤٢) ولفظه: «ولا تجعلوا قبري عيداً» وحسنه الألباني انظر مشكاة المصابيح ١/٢٩٢.

كان بعد صلاة فهو أفضل.

ومن المنكرات التي تفعل عند قبر النبي ﷺ رفع الصوت وطلب الحوائج منه وهذا شرك أكبر فالواجب الحذر من ذلك. (مجلة الدعوة عدد ١٦١٢ ص٣٧)(الشيخ ابن فوزان)

\* \* \*







#### تحية العلم

سؤال: ماحكم وضع اليد على الرأس تحية للعلم كما يفعل في المدارس؟

جواب: نرى أن ذلك بدعة، وأن تحية المسلمين هي السلام، فالاشارة باليد تحية النصارى، كما ورد، فالإشارة باليد، أو الإشارة بالرأس، سلام أو تحية اليهود أو النصارى.

أما تحية المسلم فهي أن يقول: السلام عليكم. وإن كان المسلم بعيداً عنك فإن لك أن تشير برأسك مع تلفظك بالسلام. تقول السلام عليكم، وتحرك رأسك، أو يدك علامة على أنك فطنت له، وسلمت عليه، فتجمع بين الأمرين، السلام الذي هو سنة المسملين، والإشارة: التي هي علامة على أنك فطنت وسلمت.

ولا تكون الإشارة هي السلام فقط، فالتحية للعلم إذا كان العلم هو أحد الأعلام التي تنشر كاللواء، أو نحوه فهذا لا يجوز، وذلك لأنه جماد، والتحية فيها شيء من التعظيم، والتعظيم لا يجوز للمخلوق، فما بالك بالجماد الذي لا ينفع ولا يسمع وإذا كان هذا تعبيراً عن التعظيم لهذا الجماد كان ذلك من الشرك!.

وإن أراد بالعلم الشخص الذي يحمله، أو العامل ونحوه. . فتكون التحية بالسلام لا بغيره.

(الشيخ ابن جبرين)

سؤال: ماحكم تحية العلم في الجيش وتعظيم الضباط؟.

جواب: لا تجوز تحية العلم بل هي بدعة محدثة وقد قال النبي عليه: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم وأما تعظيم الضباط باحترامهم وإنزالهم منازلهم فجائز أما الغلو في ذلك فممنوع سواء كانوا ضباطاً أم غير ضباط وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٩٦٣٥)

# الوقوف تعظيما لأي سلام أو علم

سؤال: هل يجوز الوقوف تعظيماً لأي سلام وطني أو علم وطني؟ . جواب: لا يجوز للمسلم القيام إعظاماً لأي علم وطني أو سلام وطني بل هو من البدع المنكرة التي لم تكن في عهد رسول الله على ولا في عهد خلفائه الراشدين رضي الله عنهم وهي منافية لكمال التوحيد الواجب وإخلاص التعظيم لله وحده، وذريعة إلى الشرك، وفيها مشابهة للكفار وتقليد لهم في عاداتهم القبيحة ومجاراة لهم في غلوهم في رؤسائهم ومراسيمهم وقد نهى النبي على غين مشابهتهم أو التشبه بهم. وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٢١٢٣)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

# التمسح والتبرك



## استخلاف أبناء الأولياء من بعدهم للتبرك بهم

سؤال: عندنا في بلدتنا إذا كان الرجل ممن يُعتقد فيهم الصلاح فيجعلون الخلافة لابنه من بعده، وإذا مات هذا الابن يجعلون خليفة بدله من أبنائه، وهكذا يتوارثونها خليفة بعد خليفة، وكل منهم يعتقدون فيه الصلاح والبركة، ويقبل الناس أيديهم، وتأتيهم الأموال والنذور لطلب البركة، فما حكم الشرع في ذلك؟

جواب: هذا من عمل بعض الصوفية المخربين، وهذا لا أصل له في الشرع، بل هذا من الخرافات التي أحدثها بعض أهل التصوف، جعلهم خليفة وجعلهم ابنه يقوم مقامه، واتخاذهم للبركة، فكل هذا لا أصل له، ولا يجوز اتخاذ أحد للتبكر به، بل هذا من المنكرات، ومن وسائل الشرك الأكبر، فإن البركة من الله عز وجل، هو الذي يأتي بها سبحانه وتعالى، ولا تطلب البركة من غيره، فطلبها من زيد أو عمرو أن يعطيك بركة هذا لاأصل له، بل هذا من الشرك إذا طلبها منه أو اعتقد أنه يبارك في الناس، وأنه يعطى البركة هو، فهذا شرك أكبر ونعوذ بالله من ذلك.

وأما إن ظن أن خدمته أو طاعته فيها بركة لأنه من الصالحين ومن الأخيار، فيرجو بهذا الثواب إذا أطاعه أو ساعده في شيء، فهذا يختلف: إن كان يُطاع كعالم من علماء المسلمين، أو من

العباد الأخيار الذين هم معروفون بالاستقامة، وطاعة الله ورسوله، فساعده لله بأن قضى حاجته، بأن زاره في الله ليسلم عليه لأنه من أهل الصلاح، فيزور لله فقط لا لطلب البركة؛ بل لله، يزوره أو يعوده إذا مرض، فهذا شأن المسلمين، وهذا مستحب من باب التزاور، ومن باب عيادة المرضى، ومن باب زيارة الإخوة في الله، وهذا حق، أما لطلب البركة فلا يجوز، لأنه لا أصل لهذا.

وإنما هذا من حق النبي على هو الذي جعله الله مباركاً، فلا بأس بأن يقصد لطلب البركة من مائة أو من عرقه أو من شعره، فالله جعل فيه بركة عليه الصلاة والسلام، ولما حلق رأسه في حجة الوداع وزعه بين الصحابة، وكانوا يتبركون بوضوئه لما جعل الله فيه من البركة، فهذا خاص به على وليس لغيره، ولهذا لم يتبرك الصحابة رضي الله عنهم بوضوء الصديق رضي الله عنه ولا بشعره، ولاعرقه ولابوضوء عمر رضي الله عنه ولاشعره ولاغيرهما من الصحابة رضي الله عنهم، فعلم بذلك أن هذا الأمر خاص به الله ولائقاس عليه غيره.

فينبغي لأهل الإسلام أن يعرفوا هذا، وأن يحذروا هذه الخرافات التي فعلها أصحاب التصوف، وهذه الخلافات التي جعلوها. هذا خليفة لهذا! وهذا خليفة هذا! فكل هذا لا أصل له، ولا ينبغي أن يتخذ هذا الشيء، ولا أن يعطى هدايا ونذوراً بهذا المعنى، أما إذا أعطى أخاه الفقير مساعدة هدية أو من الزكاة، لأنه يحبه في الله أو لأنه فقير، فهذا لابأس به، أما لاعتقاد البركة أو أنه

خليفة الشيخ الفلاني، أو خليفة التيجاني، أو خليفة الشاذلي، أو خليفة كذا فهذا لا أصل له، وهذه أمور منكرة.

(فتاویٰ نور علی الدرب ۱/۳۲۰) (الشیخ ابن باز)

# التبرك بآثار مكة والكعبة

سؤال: هل من خصائص مكة أو الكعبة التبرك بأحجارها أو آثارها؟.

جواب: ليس من خصائص مكة أن يتبرك الإنسان بأشجارها وأحجارها، بل من خصائص مكة ألا تعضد، ولا يحش حشيشها، لنهي النبي على النبي على النبي على النبي الله الإذخر، فإن النبي على التبناه، لأنه يكون للبيوت، وقيون الحدادين، وكذلك اللحد في القبر فإنه تسد به شقوق اللبنات، وعلى هذا فنقول: إن حجارة الحرم أو مكة ليس فيها شيء يتبرك به، بالتمسح به، أو بنقله إلى البلاد، أو ما أشبه ذلك.

(فقه العبادات ص٣٣١) (الشيخ ابن عثيمين)

# التمسح بالأبواب والجدران والشبابيك في المسجد الحرام والمسجد النبوي

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

فأما التمسح بالأبواب والحدران والشبابيك ونحوها في المسجد الحرام أو المسجد النبوي، فبدعة لا أصل لها، والواجب تركها لأن العبادات توقيفية لايجوز منها إلا ماأقره الشرع لقول النبي ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١).

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٩/١٠٧)

### التمسح بجدران الكعبة وكسوتها والمقام والحجر

سؤال: رأيت الناس يتمسحون بالمقام، ويحبونه، ويتمسكون بأطراف الكعبة، وضح الحكم في ذلك؟.

جواب: التمسح بالمقام أو بجدران الكعبة أو بالكسوة، كل هذا أمر لا يجوز، ولا أصل له في الشريعة، ولم يفعله النبي على وإنما قبل الحجر الأسود، واستلمه، واستلم جدران الكعبة من الداخل، لما دخل الكعبة ألصق صدره وذراعيه وخده في جدارها، وكبر في نواحيها ودعا، أما في الخارج، فلم يفعل على شيئاً من

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

ذلك، فيما ثبت عنه. وإن كانت هناك رواية أنه التزم الملتزم بين الركن والباب، ولكن في إسناده نظر، وفعله بعض الصحابة والملتزم لا بأس به، وهكذا تقبيل الحجر سنة، أما كونه يتعلق بكسوة الكعبة، أو بجدرانها، أو يلتصق بها شيء، لا أصل له، ولا ينبغي فعله، لعدم نقله عن النبي عليه ولا عن الصحابة رضي الله عنهم، وكذلك التمسح بمقام إبراهيم أو تقبيله، كل هذا لا أصل له، ولا يجوز فعله، لأنه من البدع التي أحدثها الناس، أما سؤال الكعبة، أو دعاؤها أو طلب البركة منها، هذا لا يجوز، وهو دعاء لغير الله، فالذي يطلب من الكعبة أن تشفي مريضه، أو يتمسح بالمقام، يرجو الشفاء منه، هذا لا يجوز، بل هو شرك يتمسح بالمقام، يرجو الشفاء منه، هذا لا يجوز، بل هو شرك نسأل الله السلامة.

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ١/٤٢٨) (الشيخ ابن باز)

سؤال: سئل فضيلة الشيخ ابن عثيمين: عن حكم التمسح بالكعبة والركن اليماني طلباً للبركة؟.

جواب: مايفعله بعض الجهلة من التمسح بالكعبة، أو الركن اليماني، أو الحجر الأسود طلباً للبركة فهذا من البدع فإن مايمسح منها يمسح تعبداً لا تبركاً قال عمر - رضي الله عنه - عندما قبل الحجر الأسود "إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع ولولا أني رأيت رسول الله يقبلك ماقبلتك» فالأمر مبني على

الاتباع على الابتداع، ولهذا لا يمسح من الكعبة إلا الركن اليماني والحجر الأسود فمن مسح شيئاً سواهما من الكعبة فقد ابتدع ولهذا أنكر ابن عباس - رضي الله عنهما - على معاوية - رضي الله عنه - استلام الركنين الآخرين.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العيمين ٢/ ٣٢٠ رقم ٣٦٥)

سؤال: هل يجوز التبرك بثوب الكعبة والتمسح به، فبعض الناس يقول: إن شيخ الإسلام ابن تيمية أجاز ذلك؟.

جواب: التبرك بثوب الكعبة والتمسح به من البدع؛ لأن ذلك لم يرد عن النبي على ولما طاف معاوية بن أبي سفيان - رضي الله عنه - بالكعبة وجعل يمسح جميع أركان البيت، يمسح الحجر الأسود، ويمسح الركن العراقي، والركن الشامي، والركن اليماني، أنكر عليه عبدالله ابن عباس، فأجاب معاوية ليس شيء من البيت مهجوراً، فأجابه ابن عباس ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ (١) وقد رأيت النبي على يمسح الركنين يعني الحجر الأسود واليماني. وهذا دليل على أنه يجب علينا أن نتوقف في مسح الكعبة وأركانها، على ماجاءت به السنة؛ لأن هذه هي الأسوة الحسنة في رسول الله، على أما الملتزم الذي بين الحجر الأسود والباب، فإن هذا قد ورد عن الصحابة - رضي الله عنهم الأسود والباب، فإن هذا قد ورد عن الصحابة - رضي الله عنهم -

سورة الأحزاب، الآية: «٢١».

أنهم قاموا به فالتزموا ذلك والله أعلم.

أما ماقاله السائل أن هذا قول شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - فنحن نعلم أنه - رحمه الله - من أشد الناس محاربة للبدع، وإذا قدر أنه ثبت عنه فليس قوله حجة على غيره؛ لأن ابن تيمية - رحمه الله - كغيره من أهل العلم يخطيء ويصيب، وإذا كان معاوية - رضي الله عنه - وهو من الصحابة أخطأ فيما أخطأ فيه من مسح الأركان الأربعة حتى نبهه عبدالله بن عباس في هذا، فإن من دون معاوية يجوز عليه الخطأ فنحن أولاً - نطالب هذا الرجل بإثبات ذلك عن شيخ الإسلام ابن تيمية وإذا ثبت عن شيخ الإسلام ابن تيمية، فإنه ليس بحجة؛ لأن أقوال أهل العلم يحتج لها ولا يحتج بها الإجماع المسلمين، فإن الإجماع لا يمكن الخروج عنه بل لا يمكن الخروج عليه.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رقم ٣٦٦)

سؤال: في أثناء الطواف يشاهد بعض الناس يتمسحون بجدار الكعبة، وبكسوتها، وبالمقام والحجر، فما حكم ذلك العمل؟.

جواب: هذا العمل يفعله الناس، يريدون به التقرب إلى الله عز وجل والتعبد له، وكل عمل تريد به التقرب إلى الله والتعبد له،

وليس له أصل في الشرع فإنه بدعة، حذر منه النبي ﷺ فقال: «إياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة»(١) ولم يرد عن النبي عَلَيْهِ أَنه مسح سوى الركن اليماني والحجر الأسود، وعليه فإذا مسح الإنسان أي ركن من أركان الكعبة أو جهة من جهاتها، غير الركن اليماني والحجر الأسود، فإنه يعتبر مبتدعاً، ولما رأى عبدالله بن عباس رضي الله عنهما معاوية ابن أبي سفيان رضي الله عنه يمسح الركنين الشماليين، نهاه، فقال له معاوية رضى الله عنه: ليس شيء من البيت مهجوراً، فقال ابن عباس رضي الله عنهما: ﴿ لَّقَدُّ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ (٢) وقد رأيت النبي عَلَيْهُ يمسح الركنين اليمانيين، يعني الركن اليماني والحجر الأسود، فرجع معاوية رضي الله عنه إلى قول ابن عباس لقوله تعالى: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ (٣) ومن باب أولى في البدعة مايفعله بعض الناس من التمسح بمقام إبراهيم، فإن ذلك لم يرد عن النبي عَلَيْتُهُ، أنه تمسح في أي جهة من جهات المقام وكذلك مايفعله بعض الناس من التمسح بزمزم، والتمسح بأعمدة الرواق، وكل ذلك مما لم يرد عن النبي ﷺ فكله بدعة، وكل بدعة ضلالة. (فقه العبادات ص٣٢٩)(الشيخ ابن عثيمين)

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>۲) سورة الأحزاب، الآية: «۲۱».

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: «٢١».

سؤال: ماحكم الذين يتمسكون بأستار الكعبة ويدعون طويلاً؟

جواب: هؤلاء أيضاً عملهم لا أصل له في السنة، وهو بدعة ينبغي بل يجب على طالب العلم أن يبين لهم هذا، وأنه ليس من هدي النبي على أما الالتزام بين الحجر الأسود وبين الكعبة، فهذا قد ورد عن الصحابة رضي الله عنهم فعله، ولا بأس به، لكن مع المزاحمة والضيق كما يشاهد اليوم، لا ينبغي للإنسان أن يفعل مايتأذى به أو يؤذي غيره في أمر ليس من الواجبات.

(فقه العبادات ص٣٣٠) (الشيخ ابن عثيمين)

#### التمسح والتبرك بجدران المساجد ومحاريبها

سؤال: يوجد بجبل الرحمة بعرفات ثلاثة مساجد بمحاريبها متجاورة غير مسقوفة، يؤمها الحجاج للتمسح بمحاريبها وجدرانها ويضعون أحياناً النقود ببعض محاريبها، كما أنهم يصلون في كل منها ركعتين وبعضها يكون في وقت النهي ويحصل ازدحام الرجال والنساء بها وجميع هذه الأفعال تحدث من الحجاج في الأيام التي قبل اليوم التاسع من ذي الحجة نرجو من سماحتكم إفتاءنا بالحكم الشرعي فيما ذكر. جزاكم الله خيراً عن الإسلام والمسلمين.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

أولاً: عرفات كلها من شعائر الحج التي أمر الله تعالى أن يؤدى فيها منسك من مناسكه هو الوقوف بها في اليوم التاسع من ذي الحجة وليلة عيد الأضحى وليست مساكن للناس فلا حاجة إلى بناء مسجد أو مساجد بها أو بجبلها المعروف عند الناس بجبل الرحمة لإقامة الصلوات بها وإنما بها مسجد نمرة بالمكان الذي صلى فيه النبي على الظهر والعصر في حجة الوداع ليتخذه الحجاج مصلى لهم يوم وقوفهم بعرفات يصلي به من استطاع صلاة الظهر والعصر ذلك اليوم، وكذا لم يعرف عن السلف بناء مساجد فيما اشتهر بين الناس بجبل الرحمة، فبناء مسجد أو مساجد عليه بدعة وصلاة ركعتين أو أكثر في كل منها بدعة أخرى ووقع الركعتين أو الأكثر في وقت النهي بدعة ثالثة.

ثانياً: توجه الناس إلى هذه المساجد وتمسحهم بجدرانها ومحاريبها والتبرك بها بدعة ونوع من أنواع الشرك شبيه بعمل الكفار في الجاهلية الأولى بأصنامهم، فيجب على المسؤولين الأمر بإزالة هذه المساجد والقضاء عليها، سداً لباب الشر ومنعاً للفتنة حتى لا يجد الحجاج مايدعوهم إلى الذهاب إلى الجبل والصعود عليه للتبرك به والصلاة فيه.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وأله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٣٠١٩)

## وضع المصحف في السيارة دفعاً للعين أو توقياً للخطر

سؤال: ماحكم وضع المصحف في السيارة من أجل التبرك والحصن من العين وأيضاً خشية أن تصدم؟ .

جواب: حكم وضع المصحف في السيارة دفعاً للعين أو توقياً للخطر بدعة فإن الصحابة رضي الله عنهم لم يكونوا يحملون المصحف دفعاً للخطر أو للعين وإذا كان بدعة فإن النبي على قال: «كل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار»(١).

(سؤال على الهاتف)(الشيخ ابن عثيمين)

## وضع المصحف في السيارة وغيرها بقصد التبرك

سؤال: يعلق بعض الناس آيات قرآنية وأحاديث نبوية في غرف المنازل أو في المطاعم أو المكاتب، وكذلك في المستشفيات والمستوصفات يُعلقون قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُوَ يَشَفِينِ شَيْ اللَّهُ وَعَيْر ذلك. . فهل تعليق ذلك يعتبر من التمائم المنهي عنها شرعاً، علماً بأن مقصودهم استنزال البركات وطرد

<sup>(</sup>۱) النسائي ٣/ ١٨٨ وصحيح سنن النسائي (١٤٨٧).

<sup>(</sup>۲) سورة الشعراء، الآية: «۸۰».

الشياطين، وقد يقصد من ذلك أيضاً تذكير الناسي وتنبيه الغافل، وهل من التمائم وضع المصحف في السيارة بحجة التبرك به؟.

جواب: إذا كان المقصود بما ذكره السائل تذكرة الناس وتعليمهم ماينفعهم فلا حرج في ذلك، أما إذا كان المقصود اعتبارها حرزاً من الشياطين أو الجن فلا أعلم لهذا أصلاً وهكذا وضع المصحف في السيارة للتبرك بذلك ليس له أصل وليس بمشروع، أما إذا وضعه في السيارة ليقرأ فيه بعض الأحيان أو ليقرأ فيه بعض الركاب فهذا طيب ولا بأس. والله ولي التوفيق.

(فتاوى إسلامية ٤/ ٢٩) (الشيخ ابن باز)

\* \* \* \*

التوســـل



### التوسل بحق أو جاه أحد من الخلائق

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

التوسل بجاه فلان أو ببركة فلان أو بحق فلان بدعة وليست من الشرك، فإذا قال: اللهم إني أسألك بجاه أنبيائك أو بجاه وليك فلان أو بعبدك فلان أو بحق فلان أو بركة فلان فذلك لا يجوز وهو من البدع ومن وسائل الشرك؛ لأنه لم يرد عن النبي عَيِّهُ ولا عن الصحابة فيكون بدعة، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَيلَّهُ النَّهُ مَا أَهُ مُؤْمُ مَمَ أَلَهُ مُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَمَل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (٢).

فالتوسل يكون بأسماء الله وبصفاته وبتوحيده كما جاء في الحديث الصحيح: «اللهم إني أسألك بأني أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد» (٣)، ويكون أيضاً بالأعمال الصالحة، كسؤال أهل الغار لما انطبقت عليهم الصخرة ولم يستطيعوا الخروج، سألوا ربهم، أحدهم سأل ببر الوالدين، والثاني سأل بعفته عن الزنا، والثالث سأل بأدائه الأمانة، ففرج الله عنهم (١٤)، فدل ذلك على أن التوسل بالأعمال الصالحة – كأن يقول: اللهم إني أسألك بمحبتي لنبيك على أن التوسل شرعك، أو بعفتي عما حرمت على أو نحو ذلك – توسل شرعى وصحيح.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٤/ ٣١١) (الشيخ ابن باز)

<sup>(</sup>۱) سورة الأعراف، الآية: «۱۸۰».

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٣) أبوداود (١٤٩٣) (١٤٩٤) والترمذي (٣٤٧٥) والنسائي ٣/ ٥٢ وابن ماجة (٣٨٥) وصحيح سنن أبي داود (١٣٢٤) (١٣٢٥) ومسند الإمام أحمد ٥/ ٣٦٠.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٩٧٤) ومسلم (٢٧٤٣).

وقال فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان:

من آمن بأن الله هو الخالق الرازق ولكنه يجعل بينه وبين الله وسائط في العبادة فقد ابتدع في دين الله مالم يأذن به الله لأن الله - سبحانه - أمر بعبادته بدون أتخاذ وسائط ثم إن كان هذا يتقرب إلى الوسائط بشيء من العبادة كالذبح للأولياء والصالحين والنذر لهم وطلب قضاء الحوائج من الموتى ويستغيث بهم فهذا شرك أكبر يخرج من الملة. وإن كان يتوسل بالوسائط لحقهم أو جاههم دون أن يعرف لهم شيئاً من العبادة فهذا يعتبر بدعة محرمة ووسيلة من وسائل الشرك. وعلى كل حال لا يجوز اتخاذ الوسائط بين الله وبين العبد في العبادة والدعاء لأن الله أمر بعبادته ودعائه دون اتخاذ وسائط والنبي ﷺ يقول: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١) قال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونِ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنَفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَا وُلاَّ هِ شُفَعَا وُنَا عِندَ ٱللَّهِ قُلْ أَتُنَبِّئُونَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ إِنَّ الله - تعالى وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ وقال الله - تعالى -: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَآءَ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَىٓ إِنَّ ٱللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَندِبُّ كَفَارُ ﴾ (٣) فسماهم باتخاذ الوسائط كفاراً وكاذبين - والله أعلم. (المنتقى من فتاوى الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ٢/٥٤)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: «١٨».

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: «٣».

#### التوسل بذات النبي علية

سؤال: نحن مجموعة من المغتربين في الخارج، ويصلي بنا صلاة التراويح أحياناً أحد الإخوة، وعند دعاء القنوت يذكر بعض الألفاظ والجمل مثل: (إننا نتوسل بصاحب الوسيلة والشفاعة سيدنا محمد عليه في فما حكم هذا العمل؟ جزاكم الله خيراً.

جواب: لا يجوز التوسل بالنه ولا بغيره لأن ذلك بدعة لم ينقل والصالحين، ولا يجوز أيضاً التوسل بجاهه ولا بغيره لأن ذلك بدعة لم ينقل عنه على ولاعن أصحابه رضي الله عنهم. وقد قال عليه الصلاة والسلام: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهورد» (١) متفق على صحته، وقال عليه الصلاة والسلام: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (٢) أخرجه مسلم في صحيحه، وإنما المشروع للمسلمين التوسل بمحبته على والإيمان به واتباع شريعته في حياته وبعد وفاته على لقول الله عز وجل: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُوجُونَ اللهَ عَرْوجل: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُوجُونَ اللهَ عَرْوجل: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُوجُونَ اللهَ السَمونِ وَالْمَانِ بَهُ وَالْبَهُارِ لَا يَنتُ لِأُولِ اللهُ عَرْوجل: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُوجُونَ اللهَ اللهَ عَرْوجل: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُوجُونَ اللهَ عَرْوجل: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُوجُونَ اللهَ اللهَ وَاللهُ عَرْدَ وَعَلَى اللهُ عَرْدُن وَ خَلقِ السَّمَونِ وَالْمَانِ اللهَ عَرْدُن وَ خَلقِ السَّمَونِ وَالْمَانِ مَا اللهَ عَلَى اللهَ عَدُا اللهُ عَرْدُن فِي خَلقِ السَّمَونِ وَالْمَانِ مَا اللهَ عَدُا اللهُ عَدُا اللهُ اللهُ عَدُا اللهُ اللهُ عَدُا اللهُ اللهُ عَدْدَا اللهُ اللهُ عَدْدًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدْدًا اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اله

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: «٣١».

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآيات: «١٩٠ \_ ١٩٣».

الصحيحين عن النبي على العقة عن الزنا بعد القدرة عليه، والثالث بأداء الى الله ببر والديه، والثاني بالعقة عن الزنا بعد القدرة عليه، والثالث بأداء الأمانة. فأجاب الله دعاءهم، وفرج كربتهم، وهكذا التوسل بدعائه على في حياته ويوم القيامة، وذلك بأن يطلب منه المسلم أن يدعو له كما ثبت في الحديث الصحيح عن عمر رضي الله عنه أنه قال على المنبريوم الاستسقاء: «اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا، فيسقون» (١) وهذا توسل من الصحابة بدعاء النبي لهم في حياته، فلما توفي عليه الصلاة والسلام تركوا ذلك لعلمهم بأنه لايجوز واستسقوا بدعاء العباس لأنه حي حاضر يدعو لهم ويؤمنون على دعائه.

وهكذا يوم القيامة يفزع المؤمنون إلى آدم ثم إلى نوح ثم إلى إبراهيم ثم إلى موسى ثم إلى عيسى، فكلهم يعتذرون، فيقول لهم عيسى عليه الصلاة والسلام: اذهبوا إلى محمد عبد قد غفر الله ما تقدم من ذنبه وما تأخر فيأتونه عليه الصلاة والسلام فيسألونه أن يشفع لهم إلى الله حتى يريحهم من كرب الموقف، فيتقدم عليه الصلاة والسلام إلى ربه، ويسجد بين يديه، فيقول الله سبحانه له: «ارفع رأسك وقل يسمع لك، وسل تعط، واشفع تشفع، فيرفع رأسه ويشفع عليه الصلاة والسلام»(٢) والأحاديث في هذا المعنى ثابتة ومتواترة وهكذا يُشرع التوسل بأسماء الله تعالى وصفاته، لقول الله عز وجل: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ النَّهُ عَلَهُ التوسل بأسماء الله تعالى وصفاته، لقول

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۰۱۰).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۷٤٤٠) ومسلم (۱۹۳).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: «١٨٠».

# الجنائــــز

|  | , |  |  |
|--|---|--|--|
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |

# الاجتماع عند أهل الميت وقراءة القرآن وتوزيع التمر واللحم

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

وأما الاجتماع عند أهل الميت وقراءة القرآن، وتوزيع التمر واللحم فكله من البدع التي ينبغي للمرء تجنبها، فإنه ربما يحدث مع ذلك نياحة، وبكاء، وحزن، وتذكر للميت حتى تبقى المصيبة في قلوبهم لا تزول.

والذي ينبغي للمصاب ألا يجلس في انتظار من يأتون

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۱۸)(٤).

للعزاء، لأن ذلك ليس من هدي الصحابة رضي الله عنهم بل ينصرف إلى عمله، أو إلى دراسته، أو إلى تجارته، أو إلى صناعته، أو إلى أي عمل يكابده في هذه الدنيا حتى ينسى المصيبة، وحق الميت علينا أن ندعو له بالمغفرة والرحمة.

(فتاوى منار الإِسلام ١/ ٢٧٠) (الشيخ ابن عثيمين)

#### الاجتماع عند القبر والقراءة

سؤال: وسئل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين: عن حكم الاجتماع عند القبر والقراءة؟ وهل ينتفع الميت بالقراءة أم لا؟

جواب: هذا العمل من الأمور المنكرة التي لم تكن معروفة في عهد السلف الصالح وهو الاجتماع عند القبر والقراءة.

وأما كون الميت ينتفع بها فنقول: إن كان المقصود انتفاعه بالاستماع فهذا منتف، لأنه قد مات وقد ثبت عن النبي على الله أنه قال: «إذا مات العبد انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له»(۱) فهو وإن كان يسمع إذا قلنا بأنه يسمع في هذه الحال فإنه لا ينتفع، لأنه لو انتفع لزم منه ألا ينقطع عمله، والحديث صريح في حصر انتفاع الميت بعمله

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۳۳۱).

بالثلاث التي ذكرت في الحديث.

وأما إن كان المقصود انتفاع الميت بالثواب الحاصل للقاريء، بمعنى أن القاريء ينوي بثوابه أن يكون لهذا الميت، فإذا تقرر أن هذا من البدع فالبدع لا أجر فيها «كل بدعة ضلالة»(١) كما قال النبي ﷺ، ولا يمكن أن تنقلب الضلالة هداية، ثم إن هذه القراءة في الغالب تكون بأجرة، والأجرة على الأعمال المقربة إلى الله باطلة، والمستأجر للعمل الصالح إذا نوى بعمله الصالح -هذا الصالح من حيث الجنس وإن كان من حيث النوع ليس بصالح كما سيتبين إن شاء الله - إذا نوى بالعمل الصالح أجرا في الدنيا، فإن عمله هذا لا ينفعه ولا يقربه إلى الله ولا يثاب عليه لقوله -تعالى -: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِّيَا وَزِينَنَّهَا نُوَقِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُرّ فِهَا لَا يُبْخَسُونَ ۞ أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَمُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّـَارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبَاطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ شَ ﴾ (١) فهذا القاريء الذي نوى بقراءته أن يحصل على أجر دنيوي نقول له هذه القراءة غير مقبولة، بل هي حابطة ليس فيها أجر ولا ثواب وحينئذ لا ينتفع الميت بما أهدي إليه من ثوابها لأنه لا ثواب فيها، إذن فالعملية إضاعة مال، وإتلاف وقت، وخروج عن سبيل السلف الصالح - رضى الله عنهم - لا سيما إذا كان هذا المال المبذول من تركة الميت وفيها

<sup>(</sup>۱) مسلم (۸۲۷).

<sup>(</sup>۲) سورة هود، الآيتان: «۱٦،۱٥».

حق قصر وصغار وسفهاء فيأخذ من أموالهم ماليس بحق فيزاد الاثم إثماً. والله المستعان.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رقم ٣٦٠)

#### الاجتماع للعزاء

سؤال: هل اجتماع أهل الميت في بيت واحد من أجل العزاء ومن أجل أن يصبر بعضهم بعضاً لابأس به؟

جواب: الاجتماع في بيت الميت ليس له أصل من عمل السلف الصالح وليس بمشروع، ولا سيما إذا اقترن بذلك إشعال الأضواء وصف الكراسي، وإظهار البيت وكأنه في ليلة زفاف عرس، فإن هذا من البدع التي قال عنها النبي عليه: «كل بدعة ضلالة»(١).

(فتاوى التعزية ص٤٧) (الشيخ ابن عثيمين)

وقال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين أيضاً: الاجتماع في البيت لتلقي المعزين بدعة لم يكن في عهد الرسول ﷺ، ولا أصحابه، وإنما تغلق الأبواب أي أبواب الذين مات ميتهم، ومن وجدهم في السوق أو في المسجد ورآهم

<sup>(</sup>۱) مسلم (۸۹۷).

مصابين عزّاهم، لأن المقصود بالتعزية ليست التهنئة، والمقصود بالتعزية تقوية الإنسان على الصبر، ولهذا أرسل النبي عليه الصلاة والسلام، رسول ابنته الذي أرسلته لتخبره عن ابن لها كان في سياق الموت فرد النبي، عليه الصلاة والسلام، الرسول وقال له: «مرها فلتصبر ولتحتسب، فإن لله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى»(۱). ولم يذهب يعزيها حتى ردته وألحت عليه أن يحضر، ليس من أجل العزاء ولكن من أجل حضور هذا الغلام أو الطفل المحتضر، ولم يكن معروفاً في عهد الصحابة أن يجتمع أهل الميت ليتلقوا العزاء من الناس، بل كانوا يعدون صنعة الطعام في بيت أهل الميت والاجتماع على ذلك من النياحة، والنياحة من كبائر الذنوب، فإن النبي على الميامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب»(۱) نعوذ بالله.

فلهذا نحن ننصح إخواننا المسلمين عن فعل هذه التجمعات التي ليست خيراً لهم بل هي شر لهم.

(لقاء الباب المفتوح ١/ ٤٤) (الشيخ ابن عثيمين)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۲۸٤) ومسلم (۹۲۳).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۹۳۶).

#### الاجتماع للعزاء وقراءة الفاتحة على الميت

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

العزاء مشروع لكل مصيبة فيعزى المصاب وليس الأقارب فقط، قد يصاب الإنسان بموت صديقه أكثر مما يصاب بموت قريبه، وقد يموت القريب للشخص ولا يصاب به ولا يهتم له وربما يفرح بموته إذا كان بينهم مشاكل، فالعزاء في الأصل إنما هو لمن أصيب ويعزى يعني يقوى على تحمل الصبر، وأحسن مايعزى به مافعله النبي عليه الصلاة والسلام حيث أرسل إلى إحدى بناته فقال: «لله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى فلتصبر ولتحتسب»(١) وأما اجتماع الناس للعزاء في بيت واحد فإن ذلك من البدع فإن انضم إلى ذلك صنع الطعام في هذا البيت كان من النياحة كما كان الصحابة - رضي الله عنهم -يعدون ذلك، أي الاجتماع عند أهل الميت وصنع الطعام يرونه من النياحة، والنياحة كما يعلمها الكثير من أهل العلم أو من طلبة العلم من كبائر الذنوب، فإن النبي عَلَيْ الله عَلَيْ الله النائحة والمستمعة وعلى هذا فيجب على طلبة العلم أن يبينوا للعامة أن هذا أمر غير

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۲۸٤) ومسلم (۹۲۳).

مشروع، وأنهم إلى الإثم أقرب منهم إلى السلامة، وأن الواجب على خلف هذه الأمة أن يتبعوا سلفها، فهل جلس النبي على في عزاء في بناته، في أولاده، في زوجته خديجة، وزوجته زينب بنت خزيمة؟ هل جلس في هذا؟ هل جلس أبوبكر؟ هل جلس عمر؟ هل جلس عثمان؟ هل جلس علي؟ هل جلس أحد من الصحابة ينتظرون من يعزيهم؟ أبداً، لم يُفعل هذا ولا شك أن خير الهدي هدي محمد على أكتاب والسنة وهدي السلف، فإن وافقه فهو مقبول لا لأنه عادة ولكن لأنه وافق السنة وماخالفها فيجب أن يرفض، على آباءنا وأمهاتنا وإخواننا شيئاً معتاداً، لأننا لو أخذنا بهذا الطريق ماصلح شيء، بقيت الأمور على ماهي عليه من الفساد، وأما قراءة الفاتحة «على الميت» فهي بدعة على بدعة، فما كان الرسول يعزي بقراءة الفاتحة ولا بغيرها من القرآن.

(لقاء الباب المفتوح ١٦/١٢).

## أخذ حفنة من تراب القبر وحثوها على الكفن بعد قراءة القرآن عليه

سؤال: ورد في الترغيب والترهيب: إذا مات الميت «خذ حفنة من تراب قبره واقرأ عليها بعض الآيات - لا أذكرها - ثم احثها على كفنه فلن يعذب في قبره. ماصحة ذلك أثابكم الله؟.

جواب: هذا شيء لا أصل له بل هو بدعة منكرة لا يجوز فعلها ولا فائدة منها لأن النبي على لم يشرع ذلك لأمته وإنما المشروع أن يُغسل المسلم إذا مات ويكفن ويُصلى عليه ثم يدفن في مقابر المسلمين ويشرع لمن حضر الدفن أن يدعو له بعد الفراغ من الدفن بالمغفرة والثبات على الحق كما كان النبي على يفعل ذلك ويأمر به وبالله التوفيق.

(فتاوى إسلامية ٢/٥١) (الشيخ ابن باز)

# إدخال الميت من باب الرحمة في المدينة دون الأبواب الأخرى

سؤال: اعتاد الكثير من الناس في المدينة المنورة الدخول بالميت من باب الرحمة فقط دون الأبواب الأخرى اعتقاداً منهم أن الله - سبحانه - سيرحمه ويغفر له فهل لهذا شيء من الصحة من شرعنا المطهر؟.

جواب: لا أعلم لهذا الاعتقاد أصلاً في شريعتنا السمحة بل ذلك منكر لا يجوز اعتقاده ولا حرج في إدخال الجنازة من جميع الأبواب والأفضل ادخالها من الباب الذي يكون ادخالها منه أقل ضرراً على المصلين.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٥٠) (الشيخ ابن باز)

## الأذان في أذن الميت

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

الأذان في أذن الميت بدعة، وتلقينه عند الموت: لا إله إلا الله أمر به النبي ﷺ أما تلقينه إجابة الملكين بعد دفنه فهذا ورد في حديث لكنه ضعيف فلا يعتمد.

(فتاوى التعزية ص٩) (الشيخ ابن عثيمين)

## الأذان والإقامة في قبر الميت

سؤال: ماحكم الأذان، والإِقامة في قبر الميت عند وضعه فيه؟

جواب: لا ريب أن ذلك بدعة ما أنزل الله بها من سلطان لأن ذلك لم ينقل عن رسول الله على ولا عن أصحابه رضي الله عنهم، والخير كله في اتباعهم، وسلوك سبيلهم كما قال الله سبحانه - ﴿ وَالسَّيِقُونَ مَنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (١) الآية.

وقال النبي ﷺ: «من أحدث في أمرنا ماليس منه فهو رد» (٢٠). متفق على صحته، وفي لفظ آخر قال ﷺ: «من عمل

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة، الآية: «۱۰۰».

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١).

وكان على يقول في خطبة الجمعة: «أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»(٢). خرجه مسلم في حديث جابر رضي الله عنه.

(فتاوى إسلامية ۲/ ۵۰) (الشيخ ابن باز)

## استئجار قاريء ليقرأ القرآن على روح الميت

سؤال: وسئل فضيلة الشيخ: عن حكم استئجار قاريء ليقرأ القرآن الكريم على روح الميت؟

جواب: هذا من البدع وليس فيه أجر لا للقاريء ولا للميت، ذلك لأن القاريء إنما قرأ للدنيا والمال فقط وكل عمل صالح يقصد به الدنيا فإنه لا يقرب إلى الله ولا يكون فيه ثواب عند الله، وعلى هذا فيكون هذا العمل – يعني استئجار شخص ليقرأ القرآن الكريم على روح الميت – يكون هذا العمل ضائعاً ليس فيه سوى إتلاف المال على الورثة فليحذر منه فإنه بدعة ومنكر.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رقم ٣٥٧)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٢) مسلم (٢٦٨).

## استئجار من يقرأ القرآن على نية الميت تنفيذاً لوصيته

سؤال: سمعت بعض طلبة العلم يقول في الحرم المدني: إن استئجار من يدرس قرآناً على نية الميت ليس بمشروع، وبما أن هذا فاش في بلدنا وغيرها فإني آمل منكم الفتوى بما يقتضيه الدليل، وكيف يعمل بالمال الذي أوصى به الميت في درس قرآن على نيته؟

جواب: استئجار من يقرأ قرآناً على نية الميت تنفيذاً لوصيته التي أوصى بها من الأمور المبتدعة، فلايجوز ذلك، ولايصح، لقوله ﷺ: "من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد" (۱)، وقوله ﷺ: "من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد" (۲). والمال الذي وصّى به هذا الميت ليدفع أجرة القارئ على نيته تُصرف غلته في وجوه الخير، فإن كان له ذرية فقراء تصدّق عليهم منه بقدر ما يدفع حاجتهم، وهكذا من يحتاج إلى المساعدة من متعلمي القرآن وطلبة العلم الشرعي، فإنهم جديرون بالمساعدة من هذا المال، وهكذا بقية وجوه الخير.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الفتوى رقم ١٢٠٧)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

# اعتزال المحادة وعدم خروجها إلى الأماكن المكشوفة واغتسالها يوم الجمعة فقط

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

أما مايذكره بعض العامة من كونها «المحادة» لا تكلم أحداً ولا يشاهدها أحد ولا تخرج إلى حوش البيت ولا تخرج إلى السطح ولا تقابل القمر ولا تغتسل إلا يوم الجمعة ولا تؤخر الصلاة عن وقت الأذان بل تبادر بها من حين الأذان فكل هذه أشياء ليس لها أصل في الشريعة، فالمرأة المحادة في مكالمة الرجال كغير المحادة وكذلك في نظرها إلى الرجال ونظر الرجال إليها كغير المحادة يجب عليها أن تستر الوجه ومايكون سبباً للفتنة ويجوز لها أن تخاطب الرجل ولو من غير محارمها إذا لم يكن هناك فتنة ويمكنها أن ترد على الهاتف وعلى باب البيت إذا قرع وما أشبه ذلك.

(فتاوى إسلامية ٣/٣١٣) (الشيخ ابن عثيمين)

وقال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

أما ماقد يظنه بعض العامة ويفترونه، من كونها «المحادة» لا تكلم أحداً، ومن كونها لا تكلم بالهاتف، ومن كونها لا تغتسل

في الأسبوع إلا مرة، ومن كونها لا تمشي في بيتها حافية، ومن كونها لا تخرج في نور القمر، وماأشبه هذه الخرافات، فلا أصل لها بل لها أن تمشي في بيتها حافية ومنتعلة، تقضي حاجتها في البيت تطبخ طعامها وطعام ضيوفها، تمشي في ضوء القمر، في السطح وفي حديقة البيت، تغتسل متى شاءت، تكلم من شاءت كلاماً ليس فيه ريبة، تصافح النساء، وكذلك محارمها، أما غير المحارم فلا، ولها طرح خمارها عن رأسها إذا لم يكن عندها غير محرم، ولا تستعمل الحنا والزعفران ولا الطيب لا في الثياب ولا في القهوة، لأن الزعفران نوع من أنواع الطيب، ولا يجوز أن تخطب، ولكن لا بأس بالتعريض، أما التصريح بالخطبة فلا، وبالله التوفيق.

(فتاوى إسلامية ٣/ ٣١٦) (الشيخ ابن باز)

#### إقامة الحفلات للميت

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

لم يثبت عن النبي على ولا عن أصحابه رضي الله عنهم ولا عن السلف الصالح إقامة حفل للميت مطلقاً لا عند وفاته ولا بعد أسبوع أو أربعين يوماً أو سنة من وفاته، بل ذلك بدعة وعادة قبيحة كانت عند قدماء المصريين وغيرهم من الكافرين، فيجب النصح للمسلمين الذين يقيمون هذه الحفلات وإنكارها عليهم عسى أن يتوبوا إلى الله ويتجنبوها لما فيها من الابتداع في الدين

ومشابهة الكافرين، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «بُعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يُعبد الله وحده لا شريك له، وجُعل رزقي تحت ظل رمحي، وجُعل الذل والصغار على من خالف أمري، ومن تشبه بقوم فهو منهم»(١). رواه أحمد في مسنده عن ابن عمر رضي الله عنهما.

وروى الحاكم عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي ﷺ قال: «لتركبُن سنن من كان قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع حتى لو أنَّ أحدهم دخل جُحر ضب لدخلتموه»(٢). وأصله في الصحيحين من حديث أبي سعيد رضي الله عنه.

(مجموع فتاوی سماحة الشيخ ابن باز ص٧٧٧)

## الإقامة على القبر والإقامة عنده للأكل والشرب أو للتهاليل أو للصلاة أو قراءة القرآن

سؤال: يوجد في بلدتنا رجل صالح متوفى قد بني له مقام على قبره وله عادة عندنا في كل عام، نذهب مع الناس إليه رجالاً ونساء ويقيمون عنده ثلاثة أيام بالمدح والتهاليل والأذكار ويستمر بالأوصاف المعروفة، فنرجو التوجيه والإرشاد.

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۲/ ۵۰ وجود اسناده سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز انظر مجموع فتاوى سماحة الشيخ ابن باز ص۸۹۰.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٤/ ٤٥٥، وصحيح الجامع (٤٩٤٣).

جواب: هذا العمل لا يجوز، وهو من البدع التي أحدثها الناس، فلا يجوز أن يقام على قبر أحد بناء سواء سمى مقاماً أو قبة أو مسجداً أو غير ذلك، وكانت القبور في عصر الرسول عَلَيْكُ وعصر الصحابة في البقيع وغيره مكشوفة ليس عليها بناء والنبي عَلَيْهِ نهى أن يبنى على القبر أو يجصص وقال: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»(۱) متفق على صحته، وقال جابر بن عبدالله الأنصاري رضي الله عنه: (نهى رسول الله عَلَيْهُ أَن يجصص القبر وأن يقعد عليه وأن يبنى عليه)(٢) رواه الإمام مسلم في صحيحه، فالبناء على القبور وتجصيصها ووضع الزينات عليها أو الستور كله منكر ووسيلة إلى الشرك، فلا يجوز وضع القباب أو الستور أو المساجد عليها. وهكذا زيارتها على الوجه الذي ذكره السائل من الجلوس عندها والتهاليل وأكل الطعام والتمسح بالقبر والدعاء عند القبر والصلاة عنده كل هذا منكر وكله بدعة لا يجوز إنما المشروع زيارة القبور للذكرى والدعاء للموتى والترحم عليهم ثم ينصرف.

والمشروع للزائر للقبور أن يقول: (السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون،

البخاري (٤٣٥) ومسلم (٥٢٩).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۹۷۰).

نسأل الله لنا ولكم العافية، يرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين) وما أشبه ذلك من الدعوات فقط. هذا هو المشروع الذي علمه النبي ﷺ أصحابه رضي الله عنهم. وروى الترمذي عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: مر النبي على قبور المدينة فقال: «السلام عليكم ياأهل القبور يغفر الله لنا ولكم أنتم سلفنا ونحن بالأثر»(١)، وأما الإقامة عند القبر للأكل والشرب أو للتهاليل أو للصلاة أو قراءة القرآن فكل هذا منكر لا أصل له في الشرع المطهر، وأما دعاء الميت والاستغاثة به وطلب المدد منه فكل ذلك من الشرك الأكبر. وهو من عمل عباد الأوثان في عهد النبي عَيْلِيْةٍ من اللات والعزى ومناة وغيرها من أصنام الجاهلية وأوثانها. فيجب الحذر من ذلك وتحذير العامة منه وتبصيرهم في دينهم حتى يسلموا من هذا الشرك الوخيم، وهذا هو واجب العلماء الذين منَّ الله عليهم بالفقه في الدين ومعرفة مابعث الله به المرسلين كما قال الله سبحانه: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِدُلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾(٢)، وقال سبحانه: ﴿ وَلِقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّاغُوتَ ﴿ (٣)، وقال عز وجل: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۱۰۵۳) وضعيف سنن الترمذي (۱۷٦).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: «١٢٥».

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: «٣٦».

المُسْلِمِينَ ﴿ وَقَالَ سَبَحَانُهُ : ﴿ قُلَّ هَلَاهِ وَسَلِيلِي اَدَّعُوا إِلَى اللّهُ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَبَعَنَي وَسُبَحَنَ اللّهِ وَمَا آنَا مِن الْمُسْرِكِينَ ﴿ وَالّا الله في هذا المعنى كثيرة. ولما بعث رسول الله على معاذا إلى اليمن قال له: «إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله»، وفي رواية للبخاري رحمه الله: «فادعهم إلى أن يوحدوا الله فإن هم أجابوك لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة في أموالهم أن الله افترض عليهم صدقة في أموالهم تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم، فإن أجابوك لذلك فإياك وكرائم أموالهم، واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب» (٢٠)، متفق على صحته، فأمره أن يبدأهم بالدعوة إلى حجاب» التوحيد والسلامة من الشرك مع الإيمان بالرسول عليه والشهادة له التوحيد والسلامة من الشرك مع الإيمان بالرسول عليه والشهادة له بالرسالة.

فعلم بذلك أن الدعوة إلى إصلاح العقيدة وسلامتها مقدمة على بقية الأحكام؛ لأن العقيدة هي الأساس الذي تبنى عليه الأحكام، كما قال الله عز وجل: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنَّهُم مَّا كَانُوا

سورة فصلت، الآية: «٣٣».

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف، الآية: «۱۰۸».

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٣٩٥) (١٣٩٨) (١٤٩٦) (١٤٩٨) (١٣٩٧) (٧٣٧١) (٧٣٧٧) ومسلم (١٩).

يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ (١)، وقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَيْنَ أَشْرَكُتَ لِيَحْبَطَنَّ عَمُلُكَ وَلِتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَصِرِينَ ﴿ كَالَاكُ وَالآيات في هذا المعنى كثيرة.

فالواجب على أهل العلم في كل مكان وزمان مضاعفة الجهود في ذلك حتى يبصروا العامة بحقيقة الإسلام ويبينوا لهم العقيدة الصحيحة التي بعث الله بها الرسل عليهم الصلاة والسلام وعلى رأسهم إمامهم وخاتمهم وسيدهم محمد عليه وفق الله علماء المسلمين وعامتهم لكل مافيه رضاه إنه خير مسئول.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٥/ ٢٨٥) (الشيخ ابن باز)

#### إقامة المأتم

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

المآتم كلها بدعة سواء كانت ثلاثة أيام، أو على أسبوع، أو على أسبوع، أو على أربعين يوماً لأنها لم تردعن فعل السلف الصالح - رضي الله عنهم - ولو كان خيراً لسبقونا إليه، ولأنها إضاعة مال، وإتلاف وقت وربما يحصل فيها شيء من المنكرات من الندب والنياحة مايدخل في اللعن فإن النبي عليه لعن النائحة والمستمعة.

سورة الأنعام، الآية: «٨٨».

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: «٦٥».

ثم إنه إن كان من مال الميت - من ثلثه أعني - فإنه جناية عليه لأنه صرف له في غير الطاعة، وإن كان من أموال الورثة فإن كان فيهم صغار أو سفهاء لا يحسنون التصرف فهو جناية عليهم أيضاً لأن الإنسان مؤتمن في أموالهم فلا يصرفها إلا فيما ينفعهم، وإن كان لعقلاء بالغين راشدين فهو أيضاً سفه، لأن بذل الأموال فيما لا يقرب إلى الله أو لا ينتفع به المرء في دنياه من الأمور التي تعتبر سفها، ويعتبر بذل المال فيها إضاعة له وقد نهى النبي عليه عن إضاعة المال. والله ولي التوفيق.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ٢/ ٣٠٥)

## وقال فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان:

ليس من الشرع إقامة المآتم بل هذا مما نهى الله عنه لأنه من المجزع والنياحة والابتداع الذي ليس له أصل في الشريعة، وأما المشروع في العزاء فهو إذا لقيت المصاب أن تدعو له وتدعو للميت فتقول أحسن الله عزاك وجبر الله مصيبتك وغفر الله لميتك إذا كان الميت مسلماً هذا هو العزاء المشروع وفيه دعاء للحي المصاب ودعاء للميت المسلم. ولا بأس بل يستحب أيضاً أن يصنع طعام ويهدى لأهل الميت إذا كانوا قد اشتغلوا عن الطعام وعن إصلاح الطعام بالمصيبة فينبغي لجيرانهم ومن يعلم حالهم أن يصنع لهم طعاماً ويهديه إليهم. أما إقامة المآتم وإقامة السرادقات

وجمع الناس والقراء وطبخ الطعام فهذا لا أصل له في دين الإسلام.

(المنتقى من فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ١/٧٧)

#### إقامة مراسم العزاء

سؤال: تقام مراسم العزاء، يتجمع الناس عند بيت المتوفى خارج المنزل، توضع بعض المصابيح الكهربائية (تشبه تلك التي في الأفراح) ويصطف أهل المتوفى ويمر الذين يريدون تعزيتهم يمرون عليهم واحداً بعد الآخر ويضع كل منهم يده على صدر كل فرد من أهل المتوفى ويقول له (عظم الله أجرك) فهل هذا الاجتماع وهذا الفعل مطابق للسنة؟ وإذا لم يوافق السنة فما هي السنة في ذلك؟ أفيدونا جزاكم الله خيراً.

جواب: هذا العمل ليس مطابقاً للسنة ولا نعلم له أصلاً في الشرع المطهر، وإنما السنة التعزية لأهل المصاب من غير كيفية معينة ولا اجتماع معين كهذا الاجتماع، وإنما يشرع لكل مسلم أن يعزي أخاه بعد خروج الروح في البيت أو في الطريق أو في المسجد أو في المقبرة سواء كانت التعزية قبل الصلاة أو بعدها، وإذا قابله شرع له مصافحته والدعاء له بالدعاء المناسب مثل (أعظم الله أجرك وأحسن عزاءك وجبر مصيبتك) . وإذا كان الميت مسلماً دعا له بالمغفرة والرحمة، وهكذا النساء فيما بينهن يعزي

بعضهن بعضاً ويعزي الرجل المرأة والمرأة الرجل لكن من دون خلوة ولا مصافحة إذا كانت المرأة ليست محرماً له.. وفق الله المسلمين جميعاً للفقه في دينه والثبات عليه إنه خير مسئول.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٥/ ٣٤٥) (الشيخ ابن باز)

#### إقامة الولائم للميت

سؤال: ما حكم البذخ والإسراف في العزاء حيث يتكلف أهل الميت بإقامة الولائم للمعزين وهناك عادة جرت مثل اليوم الثالث واليوم الثامن، والأربعين بالنسبة للمعزين؟

جواب: هذا لا أصل له، بل هو بدعة ومنكر ومن أمر الجاهلية، فلا يجوز للمعزين أن يقيموا الولائم للميت لا في اليوم الأول ولا في الثالث ولا في الرابع ولا في الأربعين أو غير ذلك، هذه كلها بدعة، وعادة جاهلية لا وجه لها، بل عليهم أن يحمدوا الله ويصبروا ويشكروه سبحانه وتعالى على ماقدر، ويسألوه سبحانه أن يصبرهم وأن يعينهم على تحمل المصيبة ولكن لا يصنعون للناس طعاماً.

قال جرير بن عبدالله البجلي - وهو صحابي جليل - رضي الله عنه: «كنا نعد الاجتماع إلى أهل الميت وصنعة الطعام بعد الدفن من النياحة»(١) رواه الإمام أحمد بإسناد حسن.

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ٢/٢٠٤ وابن ماجة(١٦١٢) وصححه الأرناؤوط انظر زاد=

كان الصحابة يعدون النياحة من المحرمات؛ لأن الرسول وجر عنها، ولكن يشرع لأقاربهم وجيرانهم أن يبعثوا لهم طعاماً لأنهم مشغولون بالمصيبة؛ لأن النبي على لما وصله نعي جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه حين قتل في مؤتة بالأردن أمر على أهل بيته أن يصنعوا لأهل جعفر طعاماً وقال: «إنه قد أتاهم مايشغلهم» (۱) أما أهل الميت فلا يصنعوا طعاماً لا في اليوم الأول، ولا في اليوم الثالث، ولا في الرابع ولا في العاشر ولا في غيره. لكن إذا صنعوا لأنفسهم أو لضيفهم طعاماً فلا بأس، أما أن يجمعوا الناس للعزاء ويصنعوا لهم طعاماً فلا يجوز لمخالفته للسنة.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٥/١١٩)(الشيخ ابن باز)

#### اهداء الأضحية للمتوفى

سؤال: هل يجوز اهداء أضحية للمتوفى؟

جواب: الأضحية هي التقرب إلى الله - عز وجل - بذبح أو نحر بهيمة الأنعام في أيام عيد الأضحى في يوم العيد وفي ثلاثة

<sup>=</sup> المعاد ١/ ٥٢٨.

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ١/ ٢٠٥ وأبوداود (٣١٣٢) والترمذي (٩٩٨) وابن ماجة (١٦١٠) وحسنه الأرناؤوط، انظر زاد المعاد ١/ ٥٢٨.

أيام بعده للتقرب إلى الله - سبحانه وتعالى - وهي سنة في حق اللحي يُطْلِيْق، ذلك. الله عَلَيْلِيْق، ذلك.

وإذا ضحى الإنسان عنه وعن أهل بيته، ونوى أن يكون أجرها له ولأهل بيته الحي والميت فإن ذلك لا بأس به، وأما الأضحية الخاصة للميت فلها حالان:

فإن هاتين الآيتين تدلان على أن وصية الميت تنفذ مالم تكن إئماً أو جنفاً.

الحال الثانية: أن يضحى عن الميت ابتداء، فهذه قد اختلف فيها العلماء هل هي مشروعة أم غير مشروعة. فمنهم من قال إنها مشروعة كالأضحية عن الحي وكالصدقة عن الميت.

ومنهم من قال إنها غير مشروعة لأن ذلك لم يرد عن النبي على فقد مات للنبي على من أقاربه من مات ومن زوجاته كذلك ولم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآيتان: «١٨١، ١٨١».

يرد أنه ضحى عن كل واحد منهم بخصوصه، مات له بناته الثلاث وأبناؤه الثلاثة ولم يضح عن واحد منهم، واستشهد عمه حمزة رضي الله عنه في أحد ولم يضح عنه، وماتت زوجتاه خديجة وزينب بنت خزيمة ولم يضح عنهما. ولو كان هذا من الأمور المشروعة لفعله النبي على ولكن أقول إن أردت أن تضحي عن الميت فضح عنك وعن أهل بيتك وأنو أنها لك ولأقاربك الأحياء والأموات وفضل الله واسع.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٣٢٢) (الشيخ ابن عثيمين)

# إهداء ثواب الصلاة للميت

سؤال: هل يصح أن أصلي عدداً من الركعات في أي وقت، ثم أهدي ثوابها إلى الميت، وهل يصل ثوابها إليه أو لا؟

جواب: لايجوز أن تهب ثواب ماصليت للميت، بل هو بدعة لأنه لم يثبت عن النبي على ولاعن الصحابة رضي الله عنهم، وقد قال النبي على: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٧٤٨٢)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

سؤال: هل تجوز الصلاة المفروضة أو السنة عن أحد الوالدين إذا كان متوفى؟

جواب: لاتجوز صلاة أحد عن أحد مطلقاً، لاعن متوفى ولاغيره، ولامفروضة ولاسنة، بل هي بدعة؛ لعدم ورود ذلك في الشرع المطهر، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(۱)، وفي لفظ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۲) متفق على صحته، إلا ركعتي الطواف في حق من حج أو اعتمر عن غيره؛ لأنها تابعة لأعمال الحج والعمرة عن الغير.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ٧٧٧٧)

#### إهداء الثواب للرسول عيه

سؤال: في آخر ليلة من شهر رمضان المبارك ١٤٠٠هـ كان الإمام يقرأ بالمصلين وختم القرآن وقال: ختمة هذا القرآن مهداة إلى روح مولانا سيدنا ونبينا محمد الطاهر. فما رأي الشرع في ذلك؟

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

جواب: لا يجوز إهداء الثواب للرسول على الله عنهم القرآن ولاغيره؛ لأن السلف الصالح من الصحابة رضي الله عنهم ومن بعدهم، لم يفعلوا ذلك، والعبادات توقيفية، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۱)، وهو على له مثل أجور أمته في كل عمل صالح تعمله؛ لأنه هو الذي دعاها إلى ذلك، وأرشدها إليه، وقد صح عنه على أنه قال: «من دل على خير فله مثل أجر فاعله»(۲) خرجه مسلم في صحيحه من حديث أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ٣٥٨٢)

#### ألبناء على القبور

قالت اللجنة الدائمة:

البناء على القبور بدعة منكرة فيها غلو في تعظيم من دفن في ذلك وهو ذريعة إلى الشرك فيجب على ولي أمر المسلمين أو نائبه الأمر بإزالة ماعلى القبور من ذلك وتسويتها بالأرض قضاء على

<sup>. (</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۸۹۳).

هذه البدعة وسداً لذريعة الشرك فقد روى مسلم في صحيحه عن أبي الهياج حيان بن حصين قال: «قال لي علي رضي الله عنه: ألا أبعثك على مابعثني عليه رسول الله ﷺ ألا تدع صورة إلا طمستها ولا قبراً مشرفاً إلا سويته»(١) وثبت عنه ﷺ أن نهى عن البناء على القبور وتجصيصها والجلوس عليها(٢).

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٧٢١٠)

# تجزئة القرآن وقراءته للميت

قالت اللجنة الدائمة:

لم يكن الصحابة يقسمون القرآن بينهم، كل منهم يقرأ جزءاً يكون من مجموع قراءتهم ختمة يهبون ثوابها لروح الميت، إنما كان كل منهم يقرأ ماتيسر له من القرآن، أو يقرؤه كله في عدة ليال أو أيام، حتى يختمه حرصاً على الاستفادة منه، ورجاء الثواب من الله لنفسه، ولم يعرف عن النبي على أنه كان يقرأ القرآن على روح الأموات، ولا أنه وهب ثواب قراءته للأموات. والخير كل الخير في اتباعه والتمسك بسنته، وهديه، وهدي الخلفاء الراشدين. وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ١/٣١٠) (اللجنة الدائمة)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۲۹).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۹۷۰).

# تخصيص أيام يدعى فيها للميت والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم عند وضع الميت في القبر

سؤال: ماحكم تخصيص أيام يدعى فيها للميت كاليوم الأول والسابع واليوم الأربعين، وما هي سنن الدعاء المشروعة للميت؟ وماحكم الصلاة على النبي علي عند وضع الميت في القبر؟.

جواب: تخصيص اليوم الأول والسبعة الأيام والأربعين للدعاء للميت لا نعلم له أصلاً من الكتاب والسنة ولا من عمل الصحابة - رضي الله عنهم - ولا غيرهم من سلف الأمة بل هو بدعة من البدع المحدثة وقد ثبت عن رسول الله على أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١)، وفي رواية: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١).

ثانياً: يقال حين وضعه في القبر ماروى ابن عمر رضي الله عنه أن النبي ﷺ، كان إذا أدخل الميت القبر قال باسم الله وعلى ملة رسول الله ﷺ (٣) قال الترمذي:

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٣) الترمذي (١٠٤٦) وابن ماجة (١٥٥٠) وأبوداود (٣٢١٣) والنسائي (١٩٨٧) ومسند الإمام أحمد (٢/٢٧) وصحيح سنن الترمذي (٨٣٦).

هذا حديث حسن غريب.

ثالثاً: يستحب أن يقف المشيع للميت بعد الدفن على قبره ويدعو له بالمغفرة والثبات لأن النبي عليه أمر بذلك.

وأما الصلاة على النبي ﷺ عند إدخال الميت القبر فلا نعلم لها أصلاً.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٤٠) (اللجنة الدائمة)

# تخصيص العيدين والجمعة لزيارة المقابر

سؤال: ماحكم تخصيص العيدين والجمعة لزيارة المقابر؟ وهل الزيارة للأحياء أم للأموات فيهما؟.

جواب: ليس له أصل فتخصيص زيارة المقابر في يوم العيد واعتقاد أن ذلك مشروع يعتبر من البدع لأن ذلك لم يرد عن النبي واعتقاد أن ذلك مشروع يعتبر من العلم قال به. أما يوم الجمعة فقد ذكر بعض العلماء أنه ينبغي أن تكون الزيارة في يوم الجمعة ومع ذلك فلم يذكروا في هذا أثراً عن رسول الله عليها.

(سبعون سؤالاً في أحكام الجنائز ص٤٢) (الشيخ ابن عثيمين)

سؤال: عندنا في القرية وفي ليلة عيد الفطر أو ليلة عيد الأضحى المبارك عندما يعرف الناس أن غداً عيد يخرجون إلى القبور في الليل ويضيئون الشموع على قبور موتاهم ويدعون

الشيوخ ليقرأوا على القبور، ماصحة هذا الفعل. . ؟

جواب: هذا فعل باطل محرم وهو سبب للعنة الله - عز وجل - فإن النبي على لعن زائرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج، والخروج إلى المقابر في ليلة العيد ولو لزيارتها بدعة فإن النبي على لم يرد عنه أنه كان يخصص ليلة العيد ولا يوم العيد لزيارة المقبرة وقد ثبت عنه على أنه قال: «إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار»(۱)، فعلى المرء أن يتحرى في عباداته وكل مايفعله مما يتقرب به إلى الله - عز وجل - أن يتحرى في ذلك شريعة الله تبارك وتعالى لأن الأصل في العبادات المنع والحظر إلا ماقام الدليل على مشروعيته وما ذكره السائل من إسراج القبور ليلة العيد قد دل دليل على منعه وعلى أنه من كبائر الذنوب كما أشرت العيد قد دل دليل على منعه وعلى أنه من كبائر الذنوب كما أشرت عليها المساجد والسرج.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٥٧) (الشيخ ابن عثيمين)

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦) ولفظ «كل ضلالة في النار» النسائي ٣/ ١٨٨ وصحيح سنن النسائي (١٤٨٧).

#### تخصيص لباس معين للتعزية

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

تخصيص لباس معين للتعزية من البدع، فيما نرى، ولأنه قد ينبيء عن تسخط الإنسان على قدر الله - عز وجل -، وإن كان بعض الناس يرى أنه لا بأس به، لكن إذا كان السلف لم يفعلوه، وهو ينبيء عن شيء من التسخط فلا شك أن تركه أولى؛ لأن الإنسان إذا لبسه فقد يكون إلى الإثم أقرب منه إلى السلامة.

(فتاوی التعزیة ص۳۸)

وقال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين أيضاً:

لبس السواد عند المصائب شعار باطل لا أصل له والإنسان عند المصيبة ينبغي أن يفعل ماجاء به الشرع فيقول: إنا لله وإنا إليه راجعون اللهم أجرني في مصيبتي واخلف لي خيراً منها.

لأنه إذا قال ذلك بإيمان واحتساب فإن الله - سبحانه وتعالى - يأجره على ذلك ويبدله بخير منها، وقد جرى هذا لأم سلمة -رضي الله عنها - حين مات أبو سلمة - رضي الله عنه - زوجها وابن عمها وكان من أحب الناس إليها فقالت هذا. . قالت: وكنت أقول في نفسي من خير من أبي سلمة؟ فلما انتهت عدتها خطبها النبي عَلَيْ ، فكان النبي عَلَيْ ، خيراً من أبي سلمة

(r..)=

لها(۱) وهكذا كل من قال ذلك إيماناً واحتساباً فإن الله – تعالى – يأجره على مصيبته ويخلف له خيراً منها.

أما التزيي بزي معين كالسواد وشبهه فإن هذا لا أصل له وهو أمر باطل ومذموم.

(فتاوي إسلامية ٣/٣١٣)

# تخصيص وقت معين لقبول العزاء كاجتماع أهل الميت ثلاثة أيام

قالت اللجنة الدائمة:

تعزية المصاب بالميت مشروعة، وهذا لا إشكال فيه، وأما تخصيص وقت معين لقبول العزاء وجعله ثلاثة أيام فهذا من البدع، وقد ثبت عن رسول الله ﷺ، أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢) وبالله التوفيق.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٤٣) (اللجنة الدائمة)

#### ترك المحادة الأعمال والأشغال المعتادة زمن الإحداد

قال فضيلة الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن الجبرين:

لبس السواد حداداً على الميت بدعة وإنما زوجاته يتجنبن

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۱۸) (٤).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

لباس الشهرة والزينة والحلي والجمال والطيب زمن الإحداد.

وتركهن الأعمال والأشغال المعتادة زمن الإحداد بدعة فللمحادة أن تصلح الطعام وتكنس الدار وتغسل الأواني والثياب ولا حرج عليها في ذلك والله أعلم. (اللؤلؤ المكين ص٣٩)

# تسجيل أسماء المعزين ودفع أموال لأهل الميت

سؤال: عندنا عادة عندما يتوفى أحد فإن أهله من بعده قبل إقامة العزاء يحضرون سجلًا لتسجيل أسماء المعزين الذين سيغدون إلى العزاء ويدفعون مالاً لأهل الميت مواساة في فقيدهم فهل هذا المال حلال أم حرام؟

جواب: هذه العملية بدعة لم تكن معروفة عند السلف وإنما المعروف الذي جاءت به السنة أنه لما جاء نعي جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه قال النبي عليه: «اصنعوا لآل جعفر طعاماً فقد أتاهم مايشغلهم»(۱)، فإذا علمنا أن أهل الميت قد اشتغلوا عن إصلاح غذائهم أو عشائهم فلا بأس. بل من السنة أن نبعث إليهم طعاماً لنكفيهم المؤونة والتعب، والشغل في هذا اليوم، وأما أن يسجل المعزون ويرون أن المعزين عليهم ضريبة يدفعونها فهذا من البدع. فإن كان ذلك فإن المال المأخوذ على بدعة لا يحل، ولا

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ١/ ٢٠٥ وأبو داود (٣١٣٢) والترمذي (٩٩٨) وابن ماجه (١٦١٠) وحسنه الأرناؤوط زاد المعاد ١/ ٥٢٨.

يجوز، والواجب على الإنسان أن يصبر ويحتسب ويأخذ عوض مصيبته من الله عز وجل، فإن واجب المؤمن إذا أصيب بأي مصيبة أن يقول ما أثنى الله سبحانه وتعالى على قائله: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءٍ مِّنَ الْخُوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ الْأَمُولِ وَالْأَنفُسِ وَالتَّمَرَتِّ وَبَشِّرِ الصَّبِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَا اللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّا مِنْ مَسِلّم يصاب بالحديث المحيح أن الرسول ﷺ قال: «ما من مسلم يصاب بالحديث اللهم أجرني في مصيبتي وأخلف لي خيراً منها: إلا أجره الله عز وجل في مصيبته وأخلف له خيراً منها» (٢).

(كتاب سؤال وجواب من برنامج نور على الدرب ٢/ ١٣٤) (الشيخ ابن عثيمين)

## تشييع الجنازة مع التهليل والأذان بعد وضعه في اللحد

سؤال: هل يصح تشييع الجنازة مع التهليل والأذان بعد وضعه في اللحد؟

جواب: لم يثبت عن النبي على أنه شيع جنازة مع التهليل ولاالأذان بعد وضع الميت في لحده، ولاثبت ذلك عن أصحابه رضي الله عنهم فيما نعلم، فكان بدعة محدثة، وهي مردودة؛ لقوله على: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآيتان: «١٥٥، ١٥٦». .

<sup>(</sup>۲) مسلم (۹۱۸) (٤).

رد<sup>»(۱)</sup>.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم ٧٥٨٢)

# تغطية الميت بغطاء مكتوب عليه آيات من القرآن الكريم

سؤال: في بعض الأماكن، وعندما يحمل الناس الميت إلى الصلاة، ومن ثم إلى المقبرة يغطون الميت بغطاء مكتوب عليه آية الكرسي أو آيات متفرقة من القرآن الكريم، فهل هذا العمل له أصل في الشرع؟.

جواب: ليس لهذا العمل أصل في الشرع، أي ليس لكتابة الآيات القرآنية على مايغطي به الميت فوق النعش أصل في الشرع؛ بل هو في الحقيقة امتهان لكلام الله عز وجل، بجعله غطاء يتغطى به الميت وهو ليس بنافع الميت بشيء، وعلى هذا فالواجب تجنبه.

أولاً: لأنه ليس من عمل السلف.

وثانياً: لأن فيه شيئاً من امتهان القرآن الكريم.

وثالثاً: لأن فيه اعتقاداً فاسداً وهو أن هذا ينفع الميت، وهو

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

ليس بنافعه.

(فتاوى التعزية ص٢٢) (الشيخ ابن عثيمين)

# التفرقة في علامة القبر بين الرجل والمرأة

سؤال: ما رأيكم فيمن يضع على قبر الرجل حجرين، وعلى قبر المرأة حجراً واحداً هل هذا التفريق مشروع؟

جواب: هذا التفريق ليس بمشروع، والعلماء قالوا إن وضع حجر أو حجرين أو لبنة أو لبنتين من أجل العلامة على أنه قبر لئلا يحفر مرة ثانية لا بأس به، وأما التفريق بين الرجل والمرأة في ذلك فلا أصل له.

(فتاوى التعزية ص٣٠) (الشيخ ابن عثيمين)

#### تقبيل أقارب الميت عند التعزية

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

تقبيل أقارب الميت عند التعزية لا أعلم فيه سنة، ولهذا لا ينبغي للناس أن يتخذوه سنة، لأن الشيء الذي لم يرد عن النبي عليه ولا عن أصحابه ينبغى للناس أن يتجنبوه.

(فتاوي التعزية ص٤٣)

#### تقسيم الصدقات في المقبرة

سؤال: هل يجوز تقسيم النقود في المقبرة على حسب العادة الجارية بين الناس؟

جواب: الصدقة عن الميت مشروعة، لكن لم يكن النبي ﷺ يقسم صدقات في المقبرة بعد دفن الميت أو قبله أو في أي وقت آخر، مع كثرة تشييعه الجنائز وزيارته القبور وأصحابه رضي الله عنهم، فتقسيمها في المقبرة بدعة تخالف هدي رسول الله ﷺ.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم ٤٩٩٠)

#### تلقين الميت

سؤال: في مدينتنا عادة غريبة وذلك أنهم إذا دفنوا الميت وانتهوا من دفنه وقف رجل على القبر وقال: يافلان ابن فلان إذا سئلت من ربك فقل: ديني الإسلام وإذا سئلت مادينك فقل: ديني الإسلام وإذا سئلت من نبيك فقل: محمد عليه فهل لهذه العادة أصل في دين الله عز وجل من قريب أو بعيد أفتونا مأجورين؟.

جواب: هذا مايسمى بالتلقين ويروى فيه حديث لم يثبت عن النبي ﷺ فلا يجوز فعله ويجب إنكاره لأنه بدعة، والثابت عن

النبي ﷺ أنه إذا فرغ من دفن الميت وقف على قبره هو وأصحابه وقال: «استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت فإنه الآن يسال»(١) وذلك بأن يقال: اللهم اغفر له. اللهم ثبته. ولا ينادى الميت ويلقن كما يفعل هؤلاء الجهال. والله أعلم.

(المنتقى من فتاوى الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ٢/ ٧٢)

## توزيع الأطعمة والفواكه عند القبور

سؤال: يقوم النساء في المواسم والأعياد بزيارة القبور، ومعلوم أن زيارة النساء للمقابر مكروهة لقلة صبرهن وجزعهن وتبرجهن، فيقومون بتأجير شيخ معلوم يذهب كل موسم أو عيد للاسترزاق من ذلك فيقرأ على كل قبر من قصار السور، ويأخذ على ذلك الفواكه والأرغفة والأموال، فهل يصل الميت ذلك، وما حكم هذه الأشياء التي يأخذها المقرئ؟

جواب: الأعياد الإسلامية هي عيد الفطر وعيد الأضحى، وأيام التشريق ويوم الجمعة، هذه أعياد المسلمين، وما عداها لايسمى عيداً شرعاً، وتخصيص زيارة القبور بالأعياد بدعة، سواء كان ذلك من الرجال أم من النساء، وزيارة النساء للقبور محرمة مطلقاً في الأعياد وغيرها، وتوزيع الأطعمة والفواكه عند القبور

<sup>(</sup>۱) أبوداود (۳۲۲۱) ومستدرك الحاكم ۱/۳۷۰ وصحيح سنن أبي داود (۲۷۰۸).

بدعة، ولايجوز للقراء أن يقرؤوا القرآن على القبور، ولا أن يأخذوا أجرة على قراءتهم، ولا تنفع الميت؛ لأن ذلك كله بدعة منكرة لاتجوز.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال السادس من الفتوى رقم

# الجلوس عند قبر الميت حتى تسليمه ليلة الجمعة

سؤال: عندنا إذا توفي إنسان يوم الخميس بقي عند قبره أصدقاء أقاربه بحجة تسليمه لليلة الجمعة، لأنهم يقولون: إنه إذا توفي عندنا الإنسان قبل الجمعة فإنه لايترك إلا أن يسلم ليوم الجمعة فنرجو توضيح حكم ذلك؟

جواب: جلوس بعض أقارب الميت أو غيرهم عند الميت إذا مات يوم الخميس حتى يسلموه ليوم الجمعة هذا لا أصل له، بل هذا من البدع، وإنما السنة أن يوقف عليه بعد الدفن، ويدعى له بالمغفرة والثبات فيقفون وقفة للدعاء له بالمغفرة والثبات، ثم ينصرف الناس سواء كان ذلك في يوم الخميس أو في غيره.

أما أن يقف عنده أقارب الميت أو جيرانه إلى ليلة الجمعة، أو في بعض الليالي الأخرى وقفات خاصة، فهذا الأصل له، وإنما الوقفة بعد الدفن للدعاء له، وسؤال الله له المغفرة والثبات.

لأن النبي عليه الصلاة كان إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه وقال: «استغفروا لأخيكم واسألوا الله له التثبيت فإنه الآن يُسأل»(١).

فيُستحب للمشيعين إذا فرغوا من الدفن أن يقفوا على الميت، وأن يدعو له بالمغفرة والثبات ما شاء الله من الوقفة، ولايلزمهم ولايشرع لهم أن يقفوا طويلاً كثيراً حتى يسلموه لليلة الجمعة، أو في ليالٍ أخرى بطريقة خاصة، إنما هي وقفة للدعاء بالمغفرة والثبات فقط بعد الدفن، وقفة ليس لها حد محدود، بل وقفة لاتضرهم ولاتشق عليهم ثم ينصرفون.

(فتاوی نور علی الدرب ۱/۳۷۰) (الشیخ ابن باز)

# الجلوس للتعزية

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

أصل جلوس التعزية خلاف السنة، ولم يكن الصحابة رضي الله عنهم يجلسون للتعزية، بل كانوا يعدون الاجتماع عند أهل الميت وصنع الطعام من النياحة وقد ثبت عن النبي على التحذير من النياحة، حتى أنه لعن النائحة والمستمعة، وقال: «النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۳۲۲۱) ومستدرك الحاكم ۱/۳۷۰، وصحيح سنن أبي داود (۲۷۵۸).

جرب»(١) فالواجب الحذر مما يكون مخالفاً للسنة، وموجب للعقوبة والإثم.

(فتاوي التعزية ص ٤٦)

# جمع المال من الناس بعد موت إنسان وتوزيعه في أيام محددة

سؤال: عندنا في أقصى غرب أفريقية إذا مات إنسان لايدفن إلا بعد جمع نقود كثيرة جداً عشرات الألوف إلى ملايين الفرنكات حسب درجة الميت عندهم، ثم يجتمع أهل البلد في اليوم الثالث، والسابع، والأربعين، بعد الموت لقراءة الصلاة والتصدق على الميت، على حد قولهم، حتى صار المرء يحزن إذا سمع بموت إنسان؛ لما يترتب على ذلك من جمع الفلوس وتفريقها على فئة معلومة، وعلى أهل الميت يوم الدفن، واليوم الثالث، والسابع، والأربعين، فأوضحوا لنا حكم الشريعة الإسلامية في هذه الأمور التي يهتم لها كل مسلم غيور على دينه.

جواب: لم يثبت عن النبي ﷺ ولاعن أصحابه ولاسائر السلف الصالح أنهم كانوا يجمعون نقوداً للصدقة عن الميت، ولالتوزيعها على جماعة معلومة، أو على أهل الميت، ولم يعرف

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۳٤).

عنهم تخصيص الصدقة عن الميت أو الدعاء له باليوم الثالث أو السابع أو الأربعين من موته، ولم يكونوا يجتمعون لمثل ذلك، بل كانوا يستغفرون له بعد دفنه، ويسألون الله أن يثبته عند المسألة فلم يكونوا يتقيدون بوقت معين أو حالة معينة في الصدقة عنه، أو الدعاء له، فتركهم التقيد في ذلك بحالة معينة مع كثرة القتلى من الشهداء والموتى موتاً عادياً دليل على أنه غير مشروع، فما عليه أهل بلادكم من جمع المال من الناس بعد موت إنسان وتوزيعه واجتماعهم في الأيام الأربعة لما ذكرته . من البدع التي يجب على المسلم تركها، والإقلاع عنها وعلى من كان عالماً بالحكم، وعلم ذلك منهم أن يبين لهم الحق، وينكر عليهم هذه البدع، فإن كان خير فهو في اتباع النبي ﷺ وأصحابه وسلفنا الصالح رضوان الله عليهم أجمعين، وقد كان من هديهم الصلاة على الميت وتشييع جنازته والدعاء له عند الدفن وعند زيارة القبور، والصدقة عنه وصنع الطعام لأهل الميت، لأنهم جاءهم ما يشغلهم عن إعداد طعام لأنفسهم، فلا يصح لمسلم أن يزيد في شئون الأموات ولاسائر شئون الدين على ماكانوا عليه، فإن كل بدعة ضلالة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم (١٣١٣)

# جمع الناس لقراءة القرآن لتحصل الفائدة للجامع أو اهداء الثواب للأموات

سؤال: ماحكم الشرع في نظركم في من جمع قوماً ليتلوا كتاب الله بقصد أن تعود فائدة الذكر لصاحب الدعوة أو لشخص متوفى؟.

جواب: إن تلاوة القرآن من أفضل القربات والله جل وعلا أمرنا بتلاوة كتابه وبتدبره وتأمل معانيه أما أن يتخذ للتلاوة شكلاً خاصاً أو نظاماً خاصاً هذا يحتاج إلى دليل.

ومثل ماذكره السائل من جمع الناس ليقرأوا القرآن لتحصل له الفائدة أو يهدي ثوابه للأموات هذا لا دليل عليه على هذه الصفة وإنما هو بدعة من البدع، وكل بدعة ضلالة هذا من ناحية ومن ناحية ثانية فإن هؤلاء المقرئين إذا كانوا يقرأون بالإيجار كما هو الواقع من كثير منهم فهذه القراءة لا ثواب فيها لأنهم لم يقرأوا القرآن تعبدا لله عز وجل وإنما قراءة من أجل الأجرة والعبادات إذا فعلت من أجل الأجرة فإنها لا ثواب فيها وإرادة الإنسان بعمله الدنيا، هذا مما يبطل العمل. وإنما تنفع قراءة القرآن إذا كان القصد منها التقرب إلى الله من القاريء ومن المستمع وأن تكون على الصفة المشروعة لا الصفة المحدثة والرسوم التي أحدثها الجهال وابتدعوها فمثل هذه القراءة على هذا الشكل وإهداء ثوابها الجهال وابتدعوها فمثل هذه القراءة على هذا الشكل وإهداء ثوابها

للأموات أو الأحياء من البدع المحدثة ولا ثواب فيها.

فالواجب على المسلم أن يترك مثل هذا العمل وإذا أراد أن ينفع الأموات فإنه ينفعهم بما وردت به الأدلة من الترحم عليهم والاستغفار لهم والدعاء لهم والتصدق عنهم والحج أو العمرة عن الميت هذه هي الأمور التي وردت الأدلة بأنها تنفع المسلمين أحياء وأمواتاً أما فعل شيء لم يقم عليه دليل من الشرع فهذا يعتبر من البدع المخالفة.

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ١/ ٩٢)

# حفظ الثوب والشعر ودفنهما في القبر

سؤال: توفيت لي بنت تبلغ من العمر عشر سنوات تقريباً وحزنت عليها حزناً شديداً وأخذت من ملابسها ثوباً واحداً واحتفظت به حتى إذا جاء موتي يوضع عمامة على رأسي، وجمعت من الشعر الذي يأتي بعد التمشيط من شعرها وشعر رأسي ومن شعر رؤوس جميع الأسرة، ووضعته في منديل وقلت يوضع تحت رأسي عند موتي.

فهل في ذلك شيء من وضع الثوب على رأسي ومن تجميع الشعور ووضعها معي في قبري أفيدونا جزاكم الله خيراً؟.

جواب: كل هذه الأعمال التي ذكرتها السائلة بدعة، وقد قال عليه: «كل بدعة ضلالة»(١)، وهذا الثوب الذي احتفظت به إن

<sup>(</sup>۱) مسلم (۸۲۷).

كان يمكن الانتفاع به أو التصدق به فإنه ينتفع به ويتصدق به، وإن كان لا يمكن الانتفاع به فإنه يحرق أو يلقى في القمامة، وكذلك ماحفظته من الشعور من هذه البنت ومن غيرها من الأهل فإنها تدفن في مكان أو تلقى، والمهم أن هذا العمل وهو جعلها معها في القبر عمل خاطيء بدعي لا أصل له في الشرع، فعليك أن تتجنبي ذلك كله. والله الموفق.

(فتاوى منار الإسلام ١/ ٢٧٢) (الشيخ ابن عثيمين)

# حمل زوجة المتوفى والطواف بها على القبر

سؤال: بعض الناس إذا مات الميت تقوم إحدى النساء التي لم تأتيها العادة الشهرية تشيل زوجة المتوفى وتطوف بها حول زوجها الميت سبع مرات يمين وسبع مرات يسار، ولقد قام بعض الناس بنصحهم عن هذه العادة فلم يستمعوا لنصحهم، وأرجو من فضيلتكم أن تفيدونا عن هذه المشكلة وهل مايقوم به هؤلاء أمر مشروع أم أنها بدعة؟

جواب: هذا العمل محرم؛ لأنه بدعة، ولايجوز الابتداع في الدِّين.

وبالله التوفيتق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الفتوى رقم (١٢٢٥٦)

# الختمة التي تعمل للميت في اليوم الثامن أو اليوم الأربعين من وفاته

سؤال: أوصتني عجوز وقالت لي إذا مت فاقرأ علي الخاتمة، وكان عمري آنذاك ثلاثة عشر عاماً، وفعلاً ماتت المرأة ولم أقرأ عليها، فهل علي شيء في ذلك أفتونا جزاكم الله خيراً؟.

جواب: لا شيء عليك بعدم قراءة الخاتمة لها، لأن تنفيذ وصيتها ليس بواجب عليك وإنما ذلك تبرع منك، ثم إن الختمة التي تعمل للميت في اليوم الثامن أو اليوم الأربعين من وفاته فهي بدعة لا أصل لها في كتاب الله، ولا في سنة رسول الله على فإذا أردت أن تحسن إلى قريبتك فتصدق لها أو أدع لها، والدعاء أفضل كما بين ذلك رسول الله على بقوله: "إذا ما الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له"(۱)، والله الموفق.

(فتاوى منار الإِسلام ٢/ ٤٨٩) (الشيخ ابن عثيمين)

#### الدعاء بعد صلاة الجنازة

سؤال: ماحكم الدعاء بعد صلاة الجنازة؟.

جواب: الدعاء مخ العبادة فسؤال العبد ربه لنفسه أو لغيره

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۹۳۱).

وإعلانه ضراعته وعبوديته لمولاه حينما يطلب حاجته منه رغب فيه سبجانه في كتابه العزيز فقال: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِي ٓ أَسْتَجِبُ لَكُونِ ﴾ (١) وقال: ﴿ أَدْعُواْ رَبُّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً ﴾ (٢)، وسنه رسول الله ﷺ بقوله وفعله، والأصل فيه الإطلاق حتى يثبت تقييده بوقت، أو الترغيب في الاكثار منه في حال أو في وقت معين، كحال السجود في الصلاة، أو آخر الليل. فيحرص المسلم على الإتيان به على مابينته النصوص من اطلاق وتقييد. وقد ثبت في أحاديث صلاة الجنازة الدعاء للميت، وثبت الدعاء له بالاستغفار عند الفراغ من دفنه فقد كان رسول الله ﷺ إذا فرغ من دفن الميت، وقف عليه فقال: «استغفروا لأخيكم، واسألوا له التثبيت، فإنه الآن يسأل»<sup>(٣)</sup> رواه أبوداود من طريق عثمان بن عفان في كتاب الجنائز من سننه، وثبت الدعاء عند زيارة قبره، وكان رسول الله علي يزور القبور ويدعو لأهلها، ويعلم أصحابه دعاء زيارة القبور، كما يعلمهم السورة من القرآن. ولم يثبت عن النبي ﷺ الدعاء بعد صلاة الجنازة، ولم يكن هذا من سنته، ولا سنة أصحابه، ولو حصل ذلك منه أو منهم، لنقل كما نقل الدعاء له في الصلاة عليه، وعند زيارته وبعد الفراغ من دفنه، وعلى ذلك يكون اعتماد الدعاء

سورة غافر، الآية: «٦٠».

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: «٥٥».

<sup>(</sup>٣) أبوداود (٣٢٢١) ومستدرك الحاكم ١/ ٣٧٠ وصحيح سنن أبي داود (٢٧٥٨).

للميت أو لغيره بعد الفراغ من صلاة الجنازة بدعة، لا يليق بالمسلم أن يفعلها لحديث «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي، وإياكم ومحدثات الأمور»(١) إلخ، رواه أصحاب السنن من طريق العرباض بن سارية. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ١/ ٣٠٠) (اللجنة الدائمة)

سؤال: بعض الناس عندنا يدعون بعد صلاة الجنازة بالجهر رافعي أيديهم على سبيل اللزوم، ويفتون بأن من يخالفهم في هذا العمل خارج عن جماعة أهل السنة فما حكم مثل هذا العمل؟

جواب: لم يثبت عن النبي على ولا عن خلفائه الراشدين رضي الله عنهم، أنهم كانوا يدعون الله جهراً عقب صلاة الجنازة، لا للميت الحاضر، ولا لغيره من الأموات، وجماعة أهل السنة هم الذين يحافظون على هدي رسول الله على وخلفائه، وسائر أصحابه رضي الله عنهم، ومن خالفهم في هديهم، ففيه نقص في اتباعهم بقدر المخالفة، ومن غلبت عليه مخالفتهم حتى صارت المخالفة شعاراً له فهو من الفرق المبتدعة، فرق أهل الزيغ والضلال.

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ١/ ٣١١) (الشيخ أبن باز)

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

#### الدعاء جماعة عند القبر والتأمين

سؤال: ماحكم دعاء الجماعة عند القبر بأن يدعو أحدهم ويؤمن الجميع؟.

جواب: ليس هذا من سنة الرسول عليه الصلاة والسلام ولا من سنة الخلفاء الراشدين، وإنما كان الرسول عليه الصلاة والسلام يرشدهم إلى أن يستغفروا للميت ويسألوا له التثبيت كلٌ بنفسه وليس جماعة.

(فتاوى التعزية ص ٤٠) (الشيخ ابن عثيمين)

#### الدعاء للميت برفع الصوت عند الدفن

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

أما الدعاء للميت برفع الصوت عند الدفن فإنه بدعة لأن الرسول على كان إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه وقال: «استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت فإنه الآن يُسأل»(۱). ولو كان الدعاء بصوت جماعي سنة لفعله النبي على ولكن يقال للناس كل يدعو بنفسه لهذا الميت إذا دفن، يستغفر له ويسأل الله له التثبيت ويكفي مرة واحدة. لكن إن كررها ثلاثاً فهو خير لأن النبي على كان إذا دعا دعا ثلاثاً.

(لقاء الباب المفتوح ١٨/٢٩)

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۳۲۲۱) ومستدرك الحاكم ۱/۳۷۰ وصحيح سنن أبي داود (۲۷۵۸).

# دعوة المشيعين إلى الطعام لبيت الميت أو أحد أقربائه

سؤال: يوجد لدينا عادة وهي أنه إذا دفن ميت يقوم أقرب الناس إليه بتوجيه دعوة للناس في المقبرة بأن العشاء أو الغداء هذه الليلة عنده، وكذلك يقوم أحدهم ويقول اقرأوا الفاتحة وذلك بعد الانتهاء من الدفن مباشرة ثم يذهبون بعد ذلك لشراء البقر والغنم ويقومون بذبحها ويقسمونها على الجماعة حسب العادة المتداولة بينهم ولو لم يفعلوا هذا أي أقرباء الميت لقال الناس عنهم إنهم لا يحبون ميتهم. . فهل ما ذكر صحيح أفتونا جزاكم الله خيراً؟

جواب: هذا العمل يتضمن ثلاثة أشياء:

أولاً: دعوة المشيعين إلى الطعام لبيت الميت أو أحد أقربائه.

ثانياً: طلب قراءة الفاتحة بعد الدفن.

ثالثاً: شراء البقر والأغنام أو غيرها مما يذبح ويوزع وكل هذه الأعمال بدع منكرة وذلك لأن خير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها ومن المعلوم أن هدي محمد على لا يتضمن مثل هذا. بل إن الصحابة رضي الله عنهم يعدون الاجتماع عند أهل الميت وصنع الطعام من النياحة والنياحة لا يخفى حكمها على من اطلع على السنة فإن النبي على لا لنائحة والمستمعة وقال: «النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها

سربال من قطران ودرع من جرب»(١) فالواجب الكف عن هذه العادة المنكرة وأن تحفظ الأموال عن بذلها في هذا العمل المحرم.

وأما العمل الثاني: وهو طلب قراءة الفاتحة من الحاضرين فهو أيضاً بدعة فإن النبي عليه الصلاة والسلام لم يكن إذا دفن الميت يقول للناس اقرأوا عليه الفاتحة أو شيئاً من القرآن بل كان إذا فرغ من دفنه وقف عليه وقال «استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت فإنه الآن يُسأل»(٢) ولم يكن هو الذي يستغفر بهم لهذا الميت فيدعو ويؤمنون بل قال: استغفروا لأخيكم وكل واحد يقول: اللهم اغفر له اللهم ثبته.

والمشروع بعد الدفن أن يقف الناس عليه وكل واحد يقول على انفراده: اللهم اغفر له اللهم ثبته يقولها ثلاثاً ثم ينصرف فإن الرسول ﷺ كان إذا دعا دعا ثلاثاً.

وأما العمل الثالث: وهو شراء البقر والغنم وغيرها من الأنعام فتذبح وتوزع فهو أيضاً بدعة منكرة ولم يكن من هدي النبي أنه ولا أصحابه وفيه أيضاً إضاعة للمال وقد ثبت عن النبي أنه نهى عن إضاعة المال.

<sup>(1)</sup> amla (97E).

<sup>(</sup>۲) أبوداود (۳۲۲۱) ومستدرك الحاكم ۱/۳۷۰ وصحيح سنن أبي داود (۲۷۵۸).

وعلى هذا فيجب منعه والاعراض عنه وأما لوم الناس لأهل الميت إذا لم يفعلوا هذا بقولهم إنهم لا يحبون ميتهم فهذا جهل منهم. بل إن الذي يتجنب هذه الأشياء هو الذي يحب ميته حقيقة وهو الذي يحب ما أحبه الله ورسوله وهو الذي يبتعد عن البدع التي سماها رسول الله على ضلالة. لهذا أنصح إخواني المسلمين أن يرجعوا في أمورهم كلها إلى ماكان عليه سلفهم الصالح ففيهم الخير وفيهم البركة وأما ما اعتاده الناس من الأمور التي تخالف الشرع فإن الواجب على طلبة العلم خصوصاً وعلى كل من علم حكمها عموماً أن يحذروا الناس منها وأن يبينوا لهم الحق.

فالناس ولله الحمد على فطرهم لأن غالبهم إذا ذكر تذكر ورجع إلى الصواب وترك ماهو عليه من المخالفة.

(فتاوى فضيلة الشيخ محمد الصالح العثيمين ١/١)

# دفن الميت بجانب طفل تفاؤلاً به

سؤال: بعض من يموت لهم ميت يحرصون أن يدفنوه بجانب طفل ويتفاءلون بذلك بأن له مزية ما حكم هذا الشيء؟ جواب: هذا الشيء لا أصل له، والإنسان في قبره يعذب أو ينعم بحسب عمله لا بحسب من كان جاراً له، فلذلك لا أصل لهذه المسألة إطلاقاً، فالإنسان في الحقيقة في قبره يعذب أو ينعم بحسب أعماله، سواء كان جاره من أهل الخير أو من غير أهل الخير. (فتاوى النعزية ص ٣٣) (الشيخ ابن عثيمين)

#### دفن الميت في تابوت

سؤال: هل دفن الميت في تابوت بدعة؟

جواب: الميت عادة يكفن ويدفن في الكفن فأما التابوت فلا أصل له ولو فعله بعض الناس فهو بدعة منكرة لم يفعله الصحابة بالنبى عليه ولا بغيره من المسلمين.

(الشيخ ابن جبرين)

# الذبح للميت عند الموت أو في يوم معين

سؤال: مسلم مات وله كثير من الأولاد، ولهم مال وفير، أيحل لهم أن يذبحوا من الغنم للميت أو يعجن له الخباز في اليوم السابع أو الأربعين هدية له ويجمع المسلمين عليها؟

جواب: الصدقة عن الميت مشروعة وإطعام الفقراء والمساكين والتوسعة عليهم ومواساة الجيران وإكرام المسلمين من وجوه البر والخير التي رغب الشرع فيها ولكن ذبح الغنم أو البقر أو الإبل أو الطير أو نحوها للميت عند الموت أو في يوم معين كاليوم السابع أو الأربعين من وفاته بدعة، وكذا عجن خبز في يوم معين، السابع أو الأربعين أو يوم الخميس أو الجمعة أو ليلتها للتصدق به على الميت في ذلك الوقت من البدع والمحدثات التي لم تكن على عهد سلفنا الصالح رضي الله عنهم فيجب ترك هذه

البدع لقول رسول الله ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) وقوله: «إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»(٢).

(فتاوى إسلامية ٢/ ٥٥) (اللجنة الدائمة)

# الذبح لله عند القبور تبركاً بأهلها والدعاء عندها واطالة المكث عندها رجاء بركة أهلها والتوسل بجاه الأموات قالت اللجنة الدائمة:

الذبح لله عند القبور تبركاً بأهلها وتحري الدعاء عندها وإطالة المكث عندها رجاء بركة أهلها والتوسل بجاههم أو حقهم ونحو ذلك بدع محدثة بل ووسائل من وسائل الشرك الأكبر فيحرم فعلها ويجب نصح من يعمله.

أما الذبيحة عند القبور تحرياً لبركات أهلها فهو منكر وبدعة لا يجوز أكلها حسماً لمادة الشرك ووسائله وسداً لذرائعه وإن قصد بالذبيحة التقرب إلى صاحب القبر صار شركاً بالله أكبر ولو ذكر اسم الله عليها لأن عمل القلوب أبلغ من عمل اللسان وهو الأساس في العبادات.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ٤٢٩٧)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٨) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

#### الذكرى الأربعينية

سؤال: ما أصل الذكرى الأربعينية؟ وهل هناك دليل على مشروعية التأبين؟

جواب: أولاً: الأصل فيها أنها عادة فرعونية كانت لدى الفراعنة قبل الإسلام ثم انتشرت عنهم وسرت في غيرهم وهي بدعة منكرة لا أصل لها في الإسلام يردها ماثبت من قول النبي عليه من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١).

ثانياً: تأبين الميت ورثاؤه، على الطريقة الموجودة اليوم من الاجتماع لذلك والغلو في الثناء عليه لا يجوز لما رواه أحمد وابن ماجه وصححه الحاكم من حديث عبد الله بن أبي أوفى قال: نهى رسول الله على عن المراثي (٢) لما في ذكر أوصاف الميت من الفخر غالبا وتجديد اللوعة وتهييج الحزن وأما مجرد الثناء عليه عند ذكره أو مرور جنازته أو للتعريف به بذكر أعماله الجليلة ونحو ذلك مما يشبه رثاء بعض الصحابة لقتلى أحد وغيرهم فجائز لما ثبت عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: مروا بجنازة فأثنوا عليها خيراً فقال: هوال عليها شراً فقال:

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۸۱۷).

<sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ٣٥٦/٤ وابن ماجة (١٥٩٢) ومستدرك الحاكم ٢/٣٦٠ وضعيف سنن ابن ماجة (٣٤٨).

«وجبت» فقال عمر رضي الله عنه: ما وجبت قال: «هذا أثنيتم عليه خيراً فوجبت له النار عليه غيراً فوجبت له النار أنتم شهداء الله في الأرض»(١).

(فتاوى إسلامية ٢/٥٦) (اللجنة الدائمة)

#### الذكرى للميت في اليوم الثالث بعد موته

سؤال: من أين أتت الذكرى التي تقام للميت في اليوم الثالث من وضعه في القبر؟

جواب: ابتدعها من جهلوا الإسلام، ومايجب عليهم نحوه من المحافظة على أصوله وفروعه، وليس لديهم وازع ديني سليم، بل مشوب بتقاليد أهل الضلال، فهو بدعة مستحدثة في الإسلام فكانت مردودة شرعاً لقوله ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢).

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ١/٣١٢) (الشيخ ابن باز)

## رش القبر بالماء اعتقاداً أنه يبرد على الميت

سؤال: ماحكم رش القبر بالماء بعد الدفن بحجة أن يمسك التراب بعضه بعضاً؟

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳۲۷) ومسلم (۹٤۹).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

جواب: لا بأس أن يرش لأن الماء يمسك التراب فلا يذهب يميناً ويساراً، أما ما يعتقد العامة من أنهم إذا رشوا بردوا على الميت فإن هذا ليس له أصل.

(فتاوى التعزية ص ٣٢) (الشيخ ابن عثيمين)

# رفع الصوت بالتهليل الجماعي أثناء الخروج بالجنازة

سؤال: ما حكم رفع الصوت بالتهليل الجماعي أثناء الخروج بالجنازة والمشي بها إلى المقبرة؟

جواب: هدي الرسول على إذا تبع الجنازة أنه لا يسمع له صوت بالتهليل أو القراءة أو نحو ذلك ولم يأمر بالتهليل الجماعي – فيما نعلم – بل قد روي عنه على أنه «نهى أن يتبع الميت بصوت أو نار»(١) رواه أبوداود.

وقال قيس بن عباد وهو من أكابر التابعين من أصحاب علي بن أبي طالب رضي الله عنه: كانوا يستحبون خفض الصوت عند الجنائز وعند الذكر وعند القتال.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: لا يستحب رفع الصوت مع الجنازة لا بقراءة ولا ذكر ولا غير ذلك هذا مذهب الأئمة الأربعة وهو المأثور عن السلف من الصحابة والتابعين ولا أعلم فيه مخالفا. وقال أيضا: وقد اتفق أهل العلم

<sup>(</sup>۱) أبوداود (۳۱۷۱) وضعیف سنن أبی داود (۲۹۲).

بالحديث والآثار أن هذا لم يكن على عهد القرون المفضلة. وبذلك يتضح لك أن رفع الصوت بالتهليل الجماعي مع الجنائز بدعة منكرة وهكذا ماشابه ذلك من قولهم وحدوه أو اذكروا الله أو قراءة بعض القصائد كالبردة.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٤٩) (اللجنة الدائمة)

### زيارة القبور للدعاء والصلاة والقراءة عندها

سؤال: ماحكم الدين الإسلامي في زيارة القبور والتوسل بالأضرحة وأخذ خروف وأموال للتوسل بها كزيارة السيد البدوي والحسين والسيدة زينب أفيدونا أفادكم الله.

جواب: زيارة القبور نوعان:

أحدهما: مشروع ومطلوب لأجل الدعاء للأموات والترحم عليهم ولأجل تذكر الموت والإعداد للآخرة، لقول النبي عليه «زوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة» (۱) وكان يزورها عليه وهكذا أصحابه رضي الله عنهم، وهذا الفرع للرجال خاصة لا للنساء، أما النساء فلا يشرع لهن زيارة القبور بل يجب نهيهن عن ذلك: لأنه قد ثبت عن رسول الله عليه لعن زائرات القبور من النساء، ولأن زيارتهن للقبور قد يحصل بها فتنة لهن أو بهن مع قلة الصبر وكثرة الجزع الذي يغلب عليهن، وهكذا لا يشرع لهن اتباع الجنائز إلى

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۷۷).

المقبرة، لما ثبت في الصحيح عن أم عطية رضي الله عنها قالت: «نهينا عن اتباع الجنائز ولم يعزم علينا» (١) فدل ذلك على أنهن ممنوعات من اتباع الجنائز إلى المقبرة لما يخشى في ذلك من الفتنة لهن وبهن، وقلة الصبر، والأصل في النهي: التحريم لقول الله سبحانه: ﴿ وَمَا ءَائنكُمُ الرَّسُولُ فَحُندُوهُ وَمَا نَهَنكُمُ عَنْهُ فَاننهُواً ﴾ (٢) أما الصلاة على الميت فمشروعة للرجال والنساء كما صحت بذلك الأحاديث عن رسول الله عليه وعن الصحابة رضي الله عنهم في ذلك، أما قول أم عطية رضي الله عنها «لم يعزم علينا» فهذا لا يدل على جواز اتباع الجنائز للنساء، لأن صدور النهي عنه على الجنائز للنساء، لأن صدور النهي عنه على اجتهادها وظنها، المنع، وأما قولها «لم يعزم علينا» فهو مبني على اجتهادها وظنها، واجتهادها لا يعارض بها السنة.

النوع الثاني: بدعي وهو: زيارة القبور لدعاء أهلها والإستغاثة بهم أو للذبح لهم أو للنذر لهم، وهذا منكر وشرك أكبر نسأل الله العافية، ويلتحق بذلك أن يزوروها للدعاء عندها والصلاة عندها والقراءة عندها، وهذا بدعة غير مشروع ومن وسائل الشرك فصارت في الحقيقة ثلاثة أنواع:

النوع الأول: مشروع وهو أن يزوروها للدعاء لأهلها أو لتذكر الآخرة.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۲۷۸) ومسلم (۹۳۸).

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر، الآية: «٧».

الثاني: أن تزار للقراءة عندها أو للصلاة عندها أو للذبح عندها فهذه بدعة ومن وسائل الشرك.

الثالث: أن يزوروها للذبح للميت والتقرب إليه بذلك، أو للدعاء الميت من دون الله أو لطلب المدد منه أو الغوث أو النصر فهذا شرك أكبر نسأل الله العافية، فيجب الحذر من هذه الزيارات المبتدعة، ولا فرق بين كون المدعو نبيا أو صالحاً أو غيرهما، ويدخل في ذلك مايفعله بعض الجهال عند قبر النبي على من دعائه والإستغاثة به، أو عند قبر الحسين أو البدوي أو الشيخ عبدالقادر الجيلاني أو غيرهم، والله المستعان.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٤/ ٣٤٤) (الشيخ ابن باز)

# السجود على تربة قبور الأولياء قربة إلى الله تعالى

سؤال: يقول بعض الناس إن السجود على تربة قبر الولي قربة وطاعة لاعتقادهم بقدسية ذلك التراب وطهارته فهل لهذا أصل في الشرع المطهر؟

جواب: السجود على التربة المسماة تربة الولي إن كان المقصود منه التبرك بهذه التربة والتقرب إلى الولي فهذا شرك أكبر. وإن كان المقصود التقرب إلى الله مع اعتقاد فضيلة هذه التربة وأن في السجود عليها فضيلة كالفضيلة التي جعلها الله في الأرض المقدسة في المسجد الحرام والمسجد النبوي والمسجد الأقصى فهذا ابتداع في الدين وقول على الله بلا علم وشرع دين

لم يأذن به الله ووسيلة من وسائل الشرك لأن الله لم يجعل لبقعة من البقاع خاصة على غيرها غير المشاعر المقدسة والمساجد الثلاثة وحتى هذه المشاعر وهذه المساجد لم يشرع لنا أخذ تربة منها لنسجد عليها وإنما لنا حج بيته العتيق والصلاة في هذه المساجد الثلاثة وماعداها من بقاع الأرض فليس له قدسية ولا خاصية وقد قال النبي على الأرض مسجداً وطهوراً ولم يخصص بقعة دون بقعة ولا تربة دون تربة وإنما هذا من افتراء الذين لا يعلمون وتضليل الدجالين والمبطلين الذين يشرعون للناس مالم يأذن به الله وليس لهذا العمل أصل في الشرع مردود على أصحابه كما قال النبي على النبي عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢).

(المنتقى من فتاوى الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ٢/ ٨٦)

## السكن إلى جانب القبور عدة أيام أو أسابيع لإيناس الميت

سؤال: ما حكم سكنى أقارب الميت مثلاً جانب القبور عدة أيام وأسابيع، وزيارة النساء والرجال القبور كل خميس والبكاء ولطم الخدود على الميت؟

جواب: ليس السكن إلى جانب القبور عدة أيام أو أسابيع

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳۳۵) ومسلم (۵۲۰).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

من أجل الميت إيناساً له في زعمهم، أو تعلقاً به وحباً له مثلاً من هدي رسول الله على ولا من هدي الخلفاء الراشدين، ولاسائر الصحابة رضي الله عنهم، ولا عُرف عن أئمة أهل العلم. والخير كل الخير في اتباعهم، وترك البدع والمبيت عند القبور لما ذكر؛ اقتداءً برسول الله على وخلفائه وسائر أصحابه ومن تبعهم بإحسان رضي الله عنهم. أما تخصيص يوم الخميس بزيارة القبور فهو ابتداع في الدِّين، وقد ثبت عن النبي على أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١). أما إن كان ذلك لكون يوم الخميس أو غيره أيسر للزيارة دون اعتقاد في تخصيص ذلك اليوم للزيارة فلا حرج في ذلك؛ لأن زيارة القبور للرجال مشروعة في جميع الأيام والليالي.

وأما حكم زيارة النساء للقبور وبكائهن ولطمهن الخدود على الميت فمن كبائر الذنوب.

(فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ج٩ ص١٠٦)

### شد الرحال لزيارة قبور الأولياء والصالحين

سؤال: هل تجوز نية السفر إلى زيارة قبور الأنبياء والصالحين مثل نبينا محمد عليه وغيره وهل هذه الزيارة شرعية أم لا؟

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

جواب: لا يجوز شد الرحال لزيارة قبور الأنبياء والصالحين وغيرهم بل هو بدعة، والأصل في ذلك قوله على: «لا تشد الرحال إلى إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام ومسجدي هذا والمسجد الأقصى»(۱) وقال على: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۲) وأما زيارتهم دون شد رحال فسنة لقوله على: «زوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة»(۲) خرجه مسلم في صحيحه.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ٤٢٣٠)

## شق الجيوب ولطم الخدود والنياحة وحثو التراب على الرؤوس

سؤال: عندنا في القرية عادة إذا مات عندهم أحد، تقوم النساء بشق الجيوب ولطم الخدود والنياحة، فيقوم بعض رجال الدين بنصيحتهن ولكن دون فائدة، فإنه علاوة على ذلك فإنهن يتبعن الجنائز إلى المقبرة بحالتهن تلك. ويقمن بحثو التراب على رءوسهن في الطريق، وكذلك الرجال إذا وصلت الجنازة إلى

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۱۸۹) ومسلم (۱۳۹۷).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۹۷۷).

المقبرة ودفنوها، فإنهم يجلسون على القبر يبكون وينوحون وبعد مضي أربعين يوما يعملون عشاء للميت يدعون إليه كل من حولهم بدون استثناء وينتهي العزاء بأن تراق القهوة والشاهي على الأرض فما رأيكم في هذه العادة؟ وما الحكم فيمن يفعلها؟

جواب: هذه العادة عادة منكرة وبدعة ضالة الواجب على المسلم عند المصيبة أن يرضى بقضاء الله سبحانه وتعالى وقدره وأن يعلم أن هذه المصيبة لابد أن تقع مهما عمل لأنها قد كتبت وجفت الأقلام وطويت الصحف ومهما كان فلابد أن يقع ماقدر الله عز وجل ويكون كما كان المسلمون يقولون: ماشاء الله كان ومالم يشاء لم يكن. فإذا اطمأن الإنسان إلى هذا وعلم أنه من الله عز وجل رضي وسلم كما قال علقمة في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهُدِ قُلْبَهُ ﴾ (١) قال: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم. فوظيفة الإنسان عند المصائب الصبر واحتساب الأجر حتى لا يحرم الثواب. فإن المصاب حقيقة من حرم الثواب. وإذا وقعت بك مصيبة فقل إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم اجرني في مصيبتي وأخلف لي خيراً منها. فإنك إذا قلت ذلك آجرك الله في مصيبتك وأخلف لك خيراً منها. وهذا أمر قاله النبي عليه الصلاة والسلام وشهد به الواقع، أم سلمة رضي الله عنها كانت تحت أبي سلمة، وكانت تحبه حباً شديداً، فلما توفي أبو

سورة التغابن، الآية: «١١».

سلمة رضي الله عنه قالت: اللهم اجرني في مصيبتي واخلف لي خيراً منها. وكانت تقول في نفسها من خير من أبي سلمة فلما انقضت عدتها تزوجها النبي على فكان رسول الله على خيراً لها من أبي سلمة (۱) وهذا أيضاً تشهد به وقائع كثيرة فالإنسان إذا صبر واحتسب فإنما الله سبحانه وتعالى يوفي الصابرون أجرهم بغير حساب، والجزع والحزن والنياح لا ترد المصيبة، بل توجب الوقوع في الإثم، فإن النياحة على الميت في كبائر الذنوب فقد لعن النبي على النائحة التي تنوح على الميت والمستمعة التي تنوح على الميت والمستمعة التي تستمع لها، وكذلك يجب على الرجال أولياء أمور هؤلاء النساء أن يمنعوهن من النياحة، وعلى ولاة الأمور على البلد أي ذوي السلطة يجب عليهم أن يمنعوا مثل هذا في المقابر وفي الأسواق وأن يمنعوا النساء من اتباع الجنائز حتى يكون المجتمع مجتمعاً إسلامياً، عارفاً بالله سبحانه وتعالى، راضياً بقضاء الله وقدره.

(كتاب سؤال وجواب من برنامج نور على الدرب ١٩/١) (الشيخ ابن عثيمين)

### الشهادة على الميت قبل دفنه

سؤال: مايجري عند بعض المسلمين من طلب الشهادة على الميت قبل دفنه فيقول قريبه أو وليه: ماذا تشهدون عليه؟

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۱۸) (٤).

فيشهدون له بالصلاح والاستقامة، هل لهذا أصل في الشرع؟ جواب: ليس له أصل في الشرع ولا ينبغي للإنسان أن يقول هكذا لأنه من البدعة ولأنه قد يثنى عليه شراً فيكون في ذلك فضيحة له، ولكن الذي جاءت به السنة أن النبي عليه السلام أصحابه فمرت جنازة فأثنوا عليه خيراً، فقال النبي عليه السلام «وجبت» ثم مرت جنازة أخرى فأثنوا عليه شراً فقال عليه الصلاة والسلام «وجبت» فسألوه مامعنى قوله وجبت؟ فقال: إن الذي أثنيتم عليه خيراً وجبت له الجنة، والثاني الذي أثنوا عليه شراً وجبت له الحديث أو معناه.

(سبعون سؤالاً في أحكام الجنائز ص ٣٢) (الشيخ ابن عثيمين)

### الصدقة عن الميت في أيام محددة

سؤال: هل يجوز أن يعمل للميت صدقة بعد أربعين يوماً من وفاته؟

جواب: الصدقة عن الميت مشروعة وليس لها يوم معين تكون فيه، ومن حدد يوماً معيناً فهذا التحديد بدعة.

(فتاوى إسلامية ٢/٥٦) (اللجنة الدائمة)

البخاري (۱۳۲۷) ومسلم (۹٤۹).

### الصلاة على الأموات كل خميس وكل جمعة

سؤال: بعض العوام يدخل المقبرة كل خميس ويصلي على كل من مات قريباً من هذا اليوم وأحياناً بعضهم يصلي على أبيه كل جمعة مارأيكم في هذا الأمر؟

جواب: رأيي أن هذه الصلاة بدعة فقد: كان النبي عليه الصلاة والسلام يزور القبور ولا يصلي عليهم وإنما يدعو لهم بالدعاء المشروع: «السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، يرحم الله المستقدمين منا ومنكم والمستأخرين، نسأل الله لنا ولكم العافية، اللهم لا تحرمنا أجرهم، ولا تفتنا بعدهم واغفر لنا ولهم»(۱).

أما الصلاة عليهم صلاة الجنازة فهذا من البدعة، فيجب النهي عن هذا وأن نبين للناس الذين يفعلونه أن هذا لا يزيدهم من الله قربة ولا ينتفع به الميت أيضاً لأنه بدعة.

(فتاوى التعزية ص ٥٢) (الشيخ ابن عثيمين)

### الصلاة عند القبور

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز

الصلاة عند القبور من البدع، ومن وسائل الشرك أيضاً،

<sup>(</sup>١) انظر مسلم (٩٧٥) وابن ماجة (٤٣٠٦) ومسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٣٧٥.

والنبي على قال: «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولاتتخذوها قبوراً»(١)، فدل ذلك على أن القبور لايصلى فيها، ولايصلى عندها، إنما الصلاة في المساجد وفي البيوت، أما القبور فلا؛ لأن الصلاة عندها من وسائل الشرك، والعبادة لها من دون الله.

(فتاوی نور علی الدرب ۲/۲۰۱)

## صنع أهل الميت الطعام وجمع الجيران عليه

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

أما كون أهل الميت يصنعون الطعام ويجمعون الجيران فهذا لايصلح، بل هو من البدع، ومن المآثم المنكرة، قال جرير بن عبدالله البجلي رضي الله عنه: «كنا نعد الاجتماع إلى أهل الميت وصنعة الطعام بعد الدفن من النياحة».

فأخبر جرير رضي الله عنه أنهم كانوا يعدون اجتماع الناس لأهل الميت، وصنعة الطعام من أهل الميت للناس، كانوا يعدون هذا من النياحة، يعني يعده الصحابة رضي الله عنهم وأرضاهم، فدل ذلك على أن أهل الميت لايصنعون طعاماً للناس، ولايجمعونهم، ولكن يُستحب لجيراهم وأقاربهم أن يبعثوا لهم طعاماً لكونهم مشغولين بالمصيبة.

(فتاوى نور على الدرب ١/ ٣٦٩) (الشيخ ابن باز)

البخاري (٤٣٢) (١١٨٧) ومسلم (٧٧٧).

#### ضحة الجفرة

سؤال: هناك ضحية تسمى ضحية الجفرة إذا مات إنسان فإن أهل بيته يلتزمون بهذه الأضحية. ماحكمها؟

جواب: لا حقيقة لها. ولا تجوز، فإذا كانوا يريدون نفع الميت فيدعون له أو يتصدقون عنه أو يتصدقون بثمنها، أما كونهم يلتزمون أن يذبحوا عنه في اليوم الأول أو اليوم الثاني أو ما أشبه ذلك أو بعد أسبوع فهذا لا أصل له فهو من البدع ولو تصدقوا بطعام أو اشتروا لحماً من القصابين مثلاً وتصدقوا به وجعلوا أجره للميت وصله الأجر إن شاء الله.

(الشيخ ابن جبرين)

#### طلب تحليل الميت

سؤال: هل يجوز لولي الميت أن يطلب من المشيعين أن يحللوا الميت؟

جواب: هذا من البدع وليس من السنة، أن تقول للناس حللوه. لأن الإنسان إذا لم يكن بينه وبين الناس معاملة فليس في قلب أحد عليه شيء، ومن كان بينه وبين الناس معاملة فإن كان قد أدى مايجب عليه فليس في قلب صاحب المعاملة شيء، وإن كان لم يؤد فربما لا يحلله وربما يحلله، وقد ثبت عن النبي عليه أنه

قال: «من أخذ أموال الناس يريد أداءها أدى الله عنه ومن أخذها يريد إتلافها أتلفه الله»(١).

(سبعون سؤالاً في أحكام الجنائز رقم ٤٨) (الشيخ ابن عثيمين)

## طلب توحيد الله تعالى وذكره أثناء حمل الجنازة

سؤال: يقوم بعض الناس بالإسراع في حمل الجنازة، والجري ثم يتكلم أحدهم فجأة ويقول مثلاً (وحدوه) فيقولون: لا إله إلا الله. ويقول: اذكروا الله فيذكرون الله فهل لهذا أصل؟.

جواب: ليس لهذا العمل أصل؛ أي قول أحدهم: اذكروا الله، وحدوا الله، فهو من الأمور البدعية والذي ينبغي للمشيع أن يكون مفكراً في مآله، وأنه سوف يحمل كما يحمل كما حمل هذا الرجل، ويفكر في أمر الدنيا وأن هذا الرجل الذي كان بالأمس على ظهر الأرض أصبح الآن رهين عمله، هذا هو المشروع، أما وحدوه، واذكروا الله، فلم يرد عن السلف. وخير عمل يعمله الإنسان هو ما عمله السلف رحمهم الله، أما الإسراع بالجنازة فهذا من السنة؛ لأن النبي عليه، قال: «أسرعوا بالجنازة» (٢) إلا أن بعض العلماء قالوا لا ينبغي الإسراع الذي يشق على المشيعين، أو يخشى منه تمزق الميت وخروج شيء من بطنه مع الحركة.

(فتاوى التعزية ص٤٢) (الشيخ ابن عثيمين)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۳۸۷).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۳۱۵) ومسلم (۹٤٤).

### الطواف بالقبر قربة إلى الله تعالى

### قال سماحة الشيخ عبدالعزيز ابن باز:

طلب الحوائج من الموتى أو من الأصنام أو من الأشجار والأحجار أو من الكواكب كله شرك بالله عز وجل، وهكذا الطواف على القبور منكر، والطواف يكون بالكعبة، لايُطاف بالقبور فهذا منكر عظيم، بل شرك أكبر، إذا قصد به التقرب إلى صاحب القبر وهو شرك أكبر، وإذا ظن أنه قربة لله وأنه يتقرب إلى الله بهذا فهذه بدعة؛ الطواف من خصائص البيت العتيق الكعبة، القبور لايُطاف بها أبداً هذا منكر وبدعة، وإذا كان فعله تقرباً لصاحب القبر صار شركاً أكبر وهكذا دعاء الميت، والاستغاثة بالميت، والنذر له والذبح له، كله من الشرك الأكبر.

(فتاوی نور علی الدرب ۱/۲۹۲)

# عدم زيارة الميت قبل مضي أربعين يوماً من وفاته

سؤال: في بلدنا عندما يدفن الميت يتركه أهله أربعين يوماً لا يزورونه وبعد ذلك يذهبون لزيارته بحجة أنه لا تجوز زيارة الميت قبل أربعين يوماً فما مدى صحة ذلك؟

جواب: ينبغي قبل الإجابة على هذا السؤال أن نبين أن زيارة القبور سنة في حق الرجال أمر بها النبي ﷺ، بعد أن نهى عنها.

والزائر الذي يزور القبور امتثالاً لأمر رسول الله على واعتباراً بحال هؤلاء الأموات الذين كانوا بالأمس معه على ظهر الأرض وأصبحوا الآن مرتهنين في قبورهم بأعمالهم ليس عندهم صديق ولا حميم وإنما جليسهم عملهم.

والقبور ليست هي المثوى الأخير بل بعدها مابعدها من اليوم الآخر الذي هو كما وصفه الله يوم آخر لا يوم بعده.. وإما البقاء في القبور فهو زيارة كما قال تعالى: ﴿ أَلْهَنْكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ۗ ﴿ اللَّهَاءُ فَيُ النَّمُ الشَّكَاثُرُ اللَّهَاءُ وَقَدَ ذُكَرَ أَنْ أَعْرَابِياً سمع قارئاً يقرأ هذه الآية: ﴿ حَتَّى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ﴿ فَقَالَ: مَا الزائر بمقيم؟.

وبهذه المناسبة أود أن أنبه إلى كلمة يقولها بعض الناس من غير روية ولا تدبر وهو أنهم إذا تحدثوا عن الميت قالوا: «ثم آووه إلى مثواه الأخير». وهذه الكلمة لو أردنا أن ندقق في معناها لكانت تتضمن إنكاراً للبعث لأنه لو كان القبر المثوى الأخير فمعناه إنه لا يبعث بعده. وهذا أمر خطير لأن الإيمان باليوم الآخر شرط من الإيمان والإسلام ولكن الذي يظهر لي أن العامة يقولونها من غير تدبر لمعناها ومن غير روية ولكن يجب التنبه لذلك وإلى أنه يحرم على الإنسان أن يطلق مثل هذه العبارة فإن كان يعتقد ماتدل عليه فهو كفر لأن من أعتقد أن القبر هو المثوى

<sup>(</sup>۱) سورة التكاثر، الآيتان: «۲،۱».

الأخير وأنه ليس بعده شيء فقد أنكر اليوم الآخر.

أما بالنسبة لزيارة القبور بعد أربعين يوماً فهذا لا أصل له بل للإنسان أن يزور قريبه من ثاني يوم دفنه ولكن لا ينبغي للإنسان إذا مات له الميت أن يعلق قلبه به وأن يكثر من التردد على قبره لأن هذا يجدد له الأحزان وينسيه ذكر الله - عز وجل - ويجعل أكبر همه أن يكون عند هذا القبر وربما يبتلى بالوساوس والأفكار السيئة والخرافات.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٤٧) (الشيخ ابن عثيمين)

### عشاء الميت

سؤال: هل ذبح الذبائح ليلة دخول الميت القبر جائز من الناحية الشرعية وهي مايسميه الناس (عشاء الميت) حيث يدعى لها الناس ليأكلوا من هذه الذبائح ويعتبرون ذلك صدقة عن روح الميت؟.

جواب: ذبح الذبائح ليلة وفاة الميت وإطعام الناس من هذه الذبائح وهذه الوليمة هذا من البدع المحرمة لأنه لم يرد في الشرع مايدل على هذا العمل وعلى تخصيص وقت معين بالصدقة عن الميت. ومن ناحية ثانية هذا إجحاف بالورثة (ورثة الميت) إذا كانت هذه الذبائح وهذا الطعام من تركة الميت وربما يكون فيهم صغار وفقراء فيكون هذا إجحاف بهم علاوة على ماذكرنا من أن

هذه بدعة في الشرع لا يجوز عمله والاستمرار عليه ومن أراد أن يتصدق عن الميت بطعام أو لحم أو غير ذلك فإنه يتصدق عنه من ماله الخاص وفي أوقات الحاجة دون تقيد بليلة معينة أو وقت معين. والعوائد المخالفة للشرع لا يجوز العمل بها.

(المنتقى من فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ١/٧٦)

## عشاء الوالدين الذي يقام سنوياً في شهر رمضان

سؤال: هل عشاء الوالدين الذي يقام سنوياً في شهر رمضان بدعة؟ جواب: نعم عشاء الوالدين الذي يقام سنوياً في شهر رمضان بدعة. (سؤال على الهاتف)(الشيخ ابن عثيمين)

### فتح القبر بعد الأربعين ورمى حبوب الذرة فيه

سؤال: إذا توفي واحد عندنا بعد أربعين يوماً تقوم الأسرة بزيارة القبر النساء والأولاد يفتحون القبر ومعهم حبوب ذرة ينشرونها على الميت ويرمون فيما أعتقد حجارة على الميت، وهل الحريم يزرن القبر؟

جواب: هذا بدعة لا أصل له في الشرع، فرمي الحبوب والطيب والملابس كله منكر لا أصل له، فالقبر لا يفتح إلا لحاجة كأن ينسى العمال أدواتهم كالمسحاة فيفتح لأجل ذلك أو يسقط لأحدهم شيء له أهمية فيفتح القبر لذلك، أما أن يفتح للحبوب أو ملابسه أو نحو ذلك فلا يجوز، وليس للنساء زيارة القبر، لأن النبي علي لعن زائرات القبور، وروي ذلك عن أبي هريرة وابن عباس وحسان بن ثابت رضي الله عنهم فلا يجوز لهن زيارتها،

لكنها مشروعة للرجال لقول النبي ﷺ: «زوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة»(١) رواه مسلم في صحيحه. والحكمة – والله أعلم – في نهي النساء عن ذلك هي أنهن فتنة وقليلات الصبر.

(مجموع فتاوی سماحة الشیخ ابن باز ص ۷۷۸)

# قراءة التهليل أو التسبيح أو الأدعية أو القرآن على حصى ووضعها على قبر الميت

سؤال: في اليوم الثالث من الوفاة يجتمع القراء (حفظة القرآن) ويقرؤون على روحه القرآن ثم يجلس بعض من الناس ويضعون أمامهم حصى، ويقرؤون فوقه التهليل ألف مرة، وربما أكثر من ألف مرة، ثم يضعون هذا الحصى فوق القبر. هل هذا العمل من السنة، أو أنه بدعة؟ نرجو بيان الحق.

جواب: أولاً: الاجتماع في اليوم الثالث عند أهل الميت، وقراءة القرآن، وإهداء ثوابه للميت لايجوز.

ثانياً: قراءة التهليل أو التسبيح أو شيء من الأدعية أو من القرآن الكريم على حصى ألف مرة أو أكثر أو أقل، ووضع الحصى على قبر الميت، بدعة محدثة، يحرم فعلها؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۷۷).

رد» (۱)، متفق على صحته، وفي لفظ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (۲)، خرجه مسلم في صحيحه.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ٦٦٣٩)

# قراءة سورة الفاتحة وسورة الإخلاص في مكان وسكن المتوفى بعد ثلاثة أيام

سؤال: هل يجوز قراءة سورة الفاتحة وسورة الإخلاص في مكان وسكن متوفى بعد ثلاثة أيام أم هي بدعة سيئة؟

جواب: لانعلم دليلاً لامن الكتاب ولامن السنة يدل على مشروعية قراءة سورة الفاتحة وسورة الإخلاص أو غيرهما في مكان أو سكن المتوفى بعد ثلاثة أيام، ولانعلم أن أحداً من الصحابة أو التابعين أو تابعي التابعين نقل عنه ذلك، والأصل منعه؛ لقوله ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (٣)، ومن ادعى مشروعيته فعليه الدليل.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني عشر من الفتوى رقم ٥٠٠٥)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

### قراءة سورة يس على قبر الميت

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

قراءة سورة يس على قبر الميت بدعة لا أصل لها، وكذلك قراءة القرآن بعد الدفن ليست بسنة؛ بل هي بدعة وذلك لأن النبي كان إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه، وقال: «استغفروا لأخيكم، واسألوا له التثبيت فإنه الآن يُسأل»(١). ولم يرد عنه عليه أنه كان يقرأ على القبر ولا أمر به.

(فتاوى التعزية ص٣٥) (الشيخ ابن عثيمين)

# قراءة سورة يس عند القبر وغرس الأشجار عليه

سؤال: بعد دفن الميت يقرأ بعض الناس من المصحف سورة يس عند القبر، ويضعون غرساً على القبر مثل الصبار، ويزرع سطح القبر بالشعير أو القمح بحجة أن الرسول على قبرين من أصحابه، ماحكم ذلك؟

جواب: لا تشرع قراءة سورة يس ولا غيرها من القرآن على القبر بعد الدفن ولا عند الدفن، ولا تشرع القراءة في القبور؛ لأن

<sup>(</sup>۱) أبوداود (۳۲۲۱) ومستدرك الحاكم ۱/۳۷۰ وصحيح سنن أبي داود (۲۷۵۸).

النبي على لم يفعل ذلك ولاخلفاؤه الراشدون، كما لا يشرع الأذان ولا الإقامة في القبر، بل كل ذلك بدعة، وقد صح عن رسول الله أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (١٠ خرجه الإمام مسلم في صحيحه. وهكذا لا يشرع غرس الشجر على القبور، لا الصبار ولا غيره، ولا زرعها بشعير أو حنطة أو غير ذلك؛ لأن الرسول على لم يفعل ذلك في القبور ولا خلفاؤه الراشدون رضي الله عنهم. أما مافعله مع القبرين اللذين أطلعه الله على عذابهما من غرس الجريدة فهذا خاص به على وبالقبرين لأنه لم يفعل ذلك مع غيرهما، وليس للمسلمين أن يحدثوا شيئاً من القربات لم يشرعه الله للحديث المذكور، ولقول الله سبحانه: ﴿ أَمَ القربات لم يشرعه الله للحديث المذكور، ولقول الله سبحانه: ﴿ أَمَ النّه فيق

(مجموع فتاوی ومقالات متنوعة ٥/ ٤٠٧) (الشيخ ابن باز)

### القراءة عند القبور

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

القراءة عند القبور من البدع سواء يس أو قل هو الله أحد، أو الفاتحة، فلا ينبغي أن يقرأ الإنسان على المقبرة، وإنما يقتصر

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: «۲۱».

الإنسان على ماجاء عن النبي على فيقول: «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون يرحم الله المستقدمين منكم والمستأخرين، نسأل الله لنا ولكم العافية، اللهم لا تحرمنا أجرهم، ولا تفتنا بعدهم، واغفر لنا ولهم»(١).

ثم ينصرف ولا يزد على هذا لا قراءة ولا غيرها.

(لقاء الباب المفتوح ٧/ ٢٤)

# قراءة الفاتحة أو أي شيء من القرآن للميت عند قبره

سؤال: هل يجوز قراءة الفاتحة أو شيء من القرآن للميت عند زيارة قبره وهل ينفعه ذلك؟

جواب: ثبت عن النبي على أنه كان يزور القبور ويدعو للأموات بأدعية علمها أصحابه وتعلموها منه، من ذلك: «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون نسأل الله لنا ولكم العافية»(٢). ولم يثبت عنه على أنه قرأ سورة من القرآن أو آيات منه للأموات مع كثرة زيارته لقبورهم ولو كان ذلك مشروعاً لفعله، وبينه لأصحابه، رغبة في الثواب ورحمة بالأمة، وأداء لواجب البلاغ، فإنّه كما وصفه تعالى بقوله: ﴿لَقَدَ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۷۵).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۹۷۵).

جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ حَرِيثُ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَحِيثُ الله على أنه غير مشروع وقد عرف ذلك أصحابه مع وجود أسبابه دل على أنه غير مشروع وقد عرف ذلك أصحابه رضي الله عنهم فاقتفوا أثره، واكتفوا بالعبرة والدعاء للأموات عند زيارتهم ولم يثبت عنهم أنهم قرأوا قرآناً للأموات فكانت القراءة لهم بدعة محدثة وقد ثبت عنه عليه أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(٢).

(فتاوى إسلامية ٢/ ٥٤) (اللجنة الدائمة)

### قراءة الفاتحة على الموتى

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

قراءة الفاتحة على الموتى لا أعلم فيها نصاً من السنة وعلى هذا فلا تُقرأ لأن الأصل في العبادات الحظر والمنع حتى يقوم دليل على ثبوتها وأنها من شرع الله عز وجل ودليل ذلك أن الله أنكر على من شرعوا في دين الله مالم يأذن به الله، فقال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شَرَكَ وَاللَّهُمُ مِنَ الدِّينِ مَالَمْ يَأْذَنَ بِهِ الله ، فقال تعالى:

وثبت عن النبي عَلِي أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: «١٢٨».

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: «٢١».

فهو رد»(۱). وإذا كان مردوداً كان باطلاً وعبثاً يُنزه الله عز وجل أن يُتقرب به إليه.

(فتاوى إسلامية ٢/٥٣) (الشيخ ابن عثيمين)

### قراءة الفاتحة للأموات

سؤال: في كل وقت من أوقات الصلاة أقوم بقراءة سورة الفاتحة لوالدي المتوفى وأنا على سجادة الصلاة هل يجوز هذا؟

جواب: قراءة الفاتحة للأموات الوالدين أو غيرهما بدعة حيث لم يرد عن النبي على أنها تقرأ للأموات أو لأرواح الأموات لا للوالدين ولا لغيرهما. ولكن المشروع أن تدعو لوالديك في الصلاة أو بعد الصلاة وأن تستغفر لهما وأن تدعو لهما بالمغفرة والرحمة وغير ذلك من الأدعية الصالحة النافعة.

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ٣/ ٦٥)

### قراءة القرآن على الأموات

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

القراءة على الأموات ليس لها أصل يعتمد عليه ولا تشريع، وإنما المشروع القراءة بين الأحياء ليستفيدوا ويتدبروا كتاب الله ويتعقلوه، أما القراءة على الميت عند قبره أو بعد وفاته قبل أن

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

يقبر أو القراءة له في أي مكان حتى تهدى له فهذا لا نعلم له أصلاً، وقد صنف العلماء في ذلك وكتبوا في هذا كتابات كثيرة منهم من أجاز القراءة ورغب في أن يقرأ للميت ختمات وجعل ذلك من جنس الصدقة بالمال، ومن أهل العلم من قال: هذه أمور توقيفية؛ يعني أنها من العبادات فلا يجوز أن يفعل منها إلا ما أقره الشرع.

والنبي على أمرنا فهو الباب فيما نعلمه يدل على رد»(١)، وليس هناك دليل في هذا الباب فيما نعلمه يدل على شرعية القراءة للموتى، فينبغي البقاء على الأصل وهو أنها عبادة توقيفية، فلا تفعل للأموات بخلاف الصدقة عنهم والدعاء لهم والحج والعمرة وقضاء الدين، فإن هذه الأمور تنفعهم، وقد جاءت بها النصوص وثبت عنه على أنه قال: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له»(٢).

وقال الله سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِمْ ﴾ - أي بعد الصحابة - ﴿ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغَفِرَ لَنَ وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوثُ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّالَّةُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٢) مسلم (١٦٣١).

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية: «١٠».

(مجلة الدعوة عدد ١٥٠٨ ص٢٨) (الشيخ ابن باز)

# قراءة القرآن على القبر بعد الدفن

سؤال: ماحكم قراءة القرآن على القبر بعد دفن الميت؟ وماحكم استئجار من يقرأون في البيوت ونسميها رحمة على الأموات؟.

جواب: الراجح من أقوال أهل العلم أن القراءة على القبر

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۷۷۰) ومسلم (۱۰۰٤).

بعد الدفن بدعة لأنها لم تكن في عهد الرسول على ولم يأمر بها ولم يكن يفعلها، بل غاية ماورد في ذلك أنه كان عليه الصلاة والسلام بعد الدفن يقف ويقول: «استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت فإنه الآن يُسأل»(١).

ولو كانت القراءة عند القبر خيراً وشرعاً لأمر بها النبي على حتى تعلم الأمة ذلك. وأيضاً اجتماع الناس في البيوت للقراءة على روح الميت لا أصل له وماكان السلف الصالح رضي الله عنهم يفعلونه. والمشروع للمسلم إذا أصيب بمصيبة أن يصبر ويحتسب الأجر عند الله ويقول ماقاله الصابرون "إنا لله وإنا إليه راجعون. اللهم أجرني في مصيبتي وأخلف لي خيراً منها» وأما الاجتماع عند أهل الميت وقراءة القرآن ووضع الطعام وماشابه ذلك فكلها من البدع.

(فتاوى إسلامية ٢/٥٤) (الشيخ ابن باز)

# قراءة القرآن على القبور ودعاء الإنسان لنفسه عند القبر

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

قراءة القرآن الكريم على القبور بدعة ولم ترد عن النبي ﷺ، ولا عن أصحابه وإذا كانت لم ترد عن النبي ﷺ ولا عن أصحابه

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۳۲۲۱) ومستدرك الحاكم ۱/۳۷۰ وصحيح سنن أبي داود (۲۷۵۸).

وأما الدعاء للميت عند قبره فلا بأس به، فيقف الإنسان عند القبر ويدعو له بما يتيسر مثل أن يقول: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه، اللهم أدخله الجنة، اللهم افسح له في قبره. وما أشبه ذلك.

وأما دعاء الإنسان لنفسه عند القبر فهذا إذا قصده الإنسان فهو من البدع أيضاً؛ لأنه لا يخصص مكان للدعاء إلا إذا ورد به النص وإذا لم يرد به النص ولم تأت به السنة فإنه – أعني تخصيص مكان للدعاء – أياً كان ذلك المكان يكون تخصيصه بدعة.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رقم ٣٦٢)

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦) ولفظ: «كل ضلالة في النار» النسائي ٣/ ١٨٨ وصحيح سنن النسائي (١٤٨٧).

<sup>(</sup>Y) مسلم (YTA).

### قراءة القرآن في بيت العزاء وعند تشييع الجنازة

سؤال: عندما يموت ميت يرفعون صوت قراءة القرآن بمكبرات في بيت العزاء وعندما يحملونه بسيارة الموتى فيضعون مكبرات للصوت أيضاً حتى صار الواحد بمجرد سماعه القرآن يعلم أن هناك ميت فيتشاءم لسماعه القرآن وحتى أصبح لا يفتح على قراءة القرآن إلا عند موت إنسان! ما الحكم في ذلك مع توجيه النصح لمثل هؤلاء؟.

جواب: إن هذا العمل بدعة بلا شك فإنه لم يكن في عهد النبي على ولا في عهد أصحابه والقرآن إنما تخفف به الأحزان إذا قرأه بينه وبين نفسه لا إذا أعلن به على مكبرات الصوت. كما أن اجتماع أهل الميت لاستقبال المعزين هو أيضاً من الأمور التي لم تكن معروفة حتى إن بعض العلماء قال إنه بدعة ولهذا لا نرى أن أهل الميت يجتمعون لتلقي العزاء بل يغلقون أبوابهم وإذا قابلهم أحد في السوق أو جاء أحد من معارفهم دون أن يعدوا لهذا اللقاء عدته فإن هذا لا بأس به.

أما استقبال الناس فهذا لم يكن معروفاً على عهد النبي على عهد النبي على حتى كان الصحابة يعدون اجتماع أهل الميت وصنع الطعام من النياحة، والنياحة كما هو معروف من كبائر الذنوب لأن النبي على العن النائحة والمستمعة وقال: «النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام

يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب»(١) نسأل الله العافية، فنصيحتي لإخواني أن يتركوا هذه الأمور المحدثة فإن ذلك أولى بهم عند الله وهو أولى بالنسبة للميت أيضاً لأن النبي على أخبر أن الميت يعذب ببكاء أهله عليه وبنياحتهم عليه، يعذب يعني يتألم من هذا البكاء وهذه النياحة وإن كان لا يعاقب عقوبة الفاعل لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ أُخَرَىٰ ﴾(٢). والعذاب ليس عقوبة فقد قال النبي على الله المنبي الله على عد عذاباً ومن العذاب»(٣). بل إن الألم والهم وما أشبه ذلك يعد عذاباً ومن كلمات الناس الشائعة قولهم: عذبني ضميري.

والحاصل إنني أنصح أخواتي بالابتعاد عن مثل هذه العادات التي لا تزيد من الله إلا بعداً ولا تزيد موتاهم إلا عذاباً.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٤٨) (الشيخ ابن عثيمين)

وقال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

العزاء ليس فيه قراءة قرآن، وإنما هو دعاء يدعى به للمُعزي وللميت عند الحاجة إليه، وأما قراءة القرآن سواء سورة (يس) أم غيرها من كلام الله عز وجل، فهو بدعة ومنهي عنه لقول الرسول

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۳٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: «١٦٤».

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٨٠٤) (٣٠٠١) (٥٤٢٩) ومسلم (١٩٢٧).

عَلِيْ: «كل بدعة ضلالة»(١).

(فتاوى التعزية ص٤٦) (الشيخ ابن عثيمين)

# قراءة القرآن في العزاء وفي الأربعين واهدائه للميت

سؤال: ما قصة الأربعين للميت؟ في بعض الدول الإسلامية عادات مختلفة قليلاً وعجيبة أحياناً عن غيرها من الدول الإسلامية الأخرى، مثلاً عندما يتوفى الميت يسارع الناس إلى تقديم العزاء حاملين معهم مايتيسر من مواد غذائية مثل السكر والأرز وما إلى ذلك لمدة أسبوع أو أكثر، ويجلسون يتبادلون الأحاديث ويتناولون الشاي والدخان وخاصة (الأركيلة) ويطيلون في جلوسهم، وبعد عصر كل يوم يقرءون مايسمى الختمية وهي أن كل شخص يقرأ جزءاً من القرآن ثم يهبه للميت، وأحياناً نجد شخصين يقرأان في نفس الجزء أحدهما الصفحة الأولى والثاني الصفحة التي بعدها وهكذا حتى ينهيا قراءة الجزء بسرعة، ونفس الشي يحدث في يوم الأربعين حيث يتم ذلك بعد صلاة الظهر ويقدم الغداء بعدها، فما رأي الشرع في ذلك ياسماحة الشيخ؟ أفتونا جزاكم الله عنا كل

جواب: الحمد لله وبعد. فإن التعزية مشروعة لأهل الميت وهكذا بعث الطعام إليهم لأن النبي ﷺ أمر أهله أن يبعثوا لآل

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۸).

جعفر بن أبي طالب طعاماً لما جاء خبر موته، وعلل ذلك على بقوله: "فقد أتاهم مايشغلهم" (١). أما جلوس أهل الميت أو غيرهم يوماً أو أكثر لقراءة القرآن وإهدائه إلى الميت فبدعة لا أصل لها في الشرع المطهر، وكذا ماذكرتم مما يفعلون يوم الأربعين لا أصل له في الشرع، وأما التدخين فهو منكر في جميع الأوقات ومضاره كثيرة نسأل الله أن يعافي المسلمين من شره ومن جميع الشرور، وأن يوفقهم لاتباع السنة والحذر من البدعة في جميع الشؤونهم، إنه جواد كريم. والله الموفق.

(مجموع فتاوی سماحة الشیخ ابن باز ص ۳۸۳)

### قراءة القرآن للموتى

سؤال: هل قراءة القرآن للميت بأن نضع في منزل الميت أو داره مصاحف ويأتي بعض الجيران والمعارف من المسلمين فيقرأ كل واحد منهم جزءاً مثلاً ثم ينطلق إلى عمله ولا يعطى في ذلك أي أجر من المال. وبعد انتهائه من القراءة يدعو للميت ويهدي له ثواب القرآن. فهل تصل هذه القراءة والدعاء إلى الميت ويثاب عليها أم لا؟ أرجو الإفادة وشكراً لكم علماً بأني سمعت بعض العلماء يقول بالحرمة مطلقاً والبعض بالكراهة والبعض بالجواز.

 <sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱/۲۰۰ وأبوداود (۳۱۳۲) والترمذي (۹۹۸) وابن ماجة
 (۱۲۱۰) وحسنه الأرناؤوط انظر زاد المعاد ۱/۵۲۸.

جواب: هذا العمل وأمثاله لا أصل له، ولم يحفظ عن النبي ولا عن أصحابه رضي الله عنهم أنهم كانوا يقرؤون للموتى، بل قال النبي على: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» أخرجه مسلم في صحيحه وعلقه البخاري في الصحيح جازماً به، وفي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها عن النبي الله أنه قال: «من أحدث في أمرنا ماليس منه فهو رد» (٢). وفي صحيح مسلم عن جابر رضي الله عنه أن النبي الله كان يقول في خطبته يوم الجمعة: «أما بعد، فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة هذا، زاد النسائي بإسناد صحيح: «وكل ضلالة في النار» (٤). أما الصدقة للموتى والدعاء لهم فهو ينفعهم ويصل إليهم بإجماع المسلمين.

وبالله التوفيق والله المستعان.

(مجموع فتاوی سماحة الشیخ ابن باز ص ۳۸۱)

### قراءة القصائد أثناء حمل الجنازة

سؤال: ماحكم حمل الجنازة مع أناشيد البردة - البوصيري

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٨٦٧).

<sup>(</sup>٤) النسائي ٣/ ١٨٨ وصحيح سنن النسائي (١٤٨٧).

وأكل طعام أهل الجنازة؟.

جواب: قراءة قصيدة البردة أو غيرها من قرآن أو أناشيد أمام الجنازة بدعة محدثة فهي ممنوعة، لقول النبي على الله الحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١)، وفي رواية: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ٥٨٤٥)

### قول: (لاإله إلا الله) عند حمل الأموات إلى القبور

سؤال: هل يجوز أن يتبع الميت بكلمة لا إله إلا الله حتى يوارى في قبره؟

جواب: الأصل في العبادات التوقيف؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»<sup>(۲)</sup> متفق عليه، ولمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»<sup>(3)</sup> وسنته عليه، ولصلاة على الجنائز وتشييعها ودفنها ثابتة معلومة لدى

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧٨١).

<sup>(</sup>٤) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

المسلمين، ولم يكن من ضمنها اتباع الجنازة بقول: لا إله إلا الله، والخير كل الخير في اتباعه صلوات الله وسلامه عليه.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ٣٠٩٥)

سؤال: ما حكم التهليل يعني: قول: (لا إله إلا الله) مثلاً ألف مرة في اليوم، وما حكمها في الأموات عند حملانهم إلى القبر؟

جواب: هذا الذكر المذكور في السؤال له فضل عظيم وكلما زاد الذكر زاد الأجر، ولانعلم لهذا التحديد أصلاً، وكذلك لانعلم دليلاً يعتمد عليه أنها تقال عند حمل الأموات إلى القبور، بل هي بدعة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الخامس من الفتوى رقم ١٦٠٤)

# الموعظة في العزاء أو عند الدفن

سؤال: ماحكم إلقاء الموعظة في العزاء لتذكير الناس؟ أو القاء موعظة عند الدفن في المقبرة؟

جواب: الاجتماع في العزاء ليس له أصل عند السلف

الصالح، وأصله غير مشروع وبناء على ذلك فإن كان غير مشروع، فلا اجتماع ولا خطبة، أما الخطبة عند الدفن في المقبرة، فلم يرد عن النبي على أنه قام خطيباً يخطب الناس، إنما ورد أن النبي التهى انتهى إلى المقبرة، والقبر لم يلحد بعد؛ فجلس وحوله أصحابه فجعل يحدثهم عن الإنسان حين احتضاره، وبعد دفنه وكذلك كان قائماً على قبر إحدى بناته وهي تدفن فحدثهم؛ عليه الصلاة والسلام ولكن ليس بحديث قام فيه خطيباً أو واعظاً.

(فتاوى التعزية ص٣٤) (الشيخ ابن عثيمين)

# نقل الميت بعد التكفين على ثلاث مراحل مع الجهر بالشهادتين

سؤال: نحن بقرية إذا مات عندنا الميت وكفناه نقلناه على ثلاث مراحل أي تنقله على بعد متر، ونطرحه، فالأولى والثانية كذلك، والثالثة كذلك، وعند نقل الميت إلى المقبرة نقول: (لاإله إلا الله، وأن محمداً عبده ورسوله). فهل هذا صحيح أم لا؟ أفيدوني أفادكم الله، حيث أنني من قرية بعيدة عن المدن.

جواب: ما ذكر من نقل الميت بعد التكفين على بعد متر، ثم طرحه على ثلاث مراحل لا أصل له، وكذلك الذكر جهراً عند نقل الميت، كل ذلك من البدع.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ١٠٧٥)

# النوم على الأرض وترك الأقارب والجيران التطيب أربعين يوماً من أجل وفاة أحدهم

سؤال: طريقة إقامة المآتم من الناحية الإسلامية، الطريقة في القرية السودانية النوم أرضاً وعدم التطيب لمدة أربعين يوماً لأغلبية الأقارب والجيران، وعملية الذبح بعد أسبوع من تاريخ الوفاة باسم الصدقة، فالمرجو توضيح كلمة الإسلام فيها.

جواب: اعتياد الناس إقامة المآتم والجلوس لها لأجل التعزية بدعة؛ لمخالفتها لما كان عليه عمل النبي على وأصحابه رضي الله عنهم، وكذا النوم على الأرض وترك الأقارب والجيران التطيب أربعين يوماً أو أياماً من أجل وفاة أحد منهم بدعة محدثة، واعتياد الذبح بعد أسبوع أو أربعين يوماً مثلاً من تاريخ الوفاة بقصد الصدقة عن الميت أو تقديم الذبائح لمن يأتي أهل الميت بدعة محدثة أيضاً.

فالواجب ترك هذه العادات والتخلص منها، والإنكار على فاعلها؛ لقول النبي ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهورد» (١) متفق على صحته.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٢٥٧٥)

البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

#### الوصية بإقامة الولائم بعد الموت

سؤال: يقيم بعض الناس ولائم وذبائح عند موت بعض أقاربهم وتصرف قيمة هذه الولائم من مال المتوفى ماحكم ذلك؟ وإذا وصى الميت بإقامة مثل هذه الولائم بعد موته هل يلزم الشرع الورثة بإنفاذ هذه الوصية؟.

جواب: الوصية بإقامة الولائم بعد الموت بدعة ومن عمل المجاهلية، وهكذا عمل أهل الميت للولائم المذكورة ولو بدون وصية منكر لا يجوز لما ثبت عن جرير بن عبدالله البجلي رضي الله عنه قال: (كنا نعد الاجتماع إلى أهل الميت وصنعة الطعام بعد الدفن من النياحة)(() خرجه الإمام أحمد بإسناد حسن، ولأن ذلك خلاف ماشرعه الله من إسعاف أهل الميت بصنعة الطعام لهم لكونهم مشغولين بالمصيبة، لما ثبت عن النبي على أنه لما بلغه استشهاد جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه في غزوة مؤتة قال لأهله: «اصنعوا لآل جعفر طعاماً فقد اتاهم مايشغلهم»(٢).

(مجموع فتاوی ومقالات متنوعة ٤/ ٣٤٧) (الشيخ ابن باز)

 <sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۲۰٤/۲ وابن ماجة (۱۲۱۲) وصححه الأرناؤوط انظر
 زاد المعاد ٥٢٨/١.

<sup>(</sup>۲) مسند الإِمام أحمد ١/ ٢٠٥ وأبوداود (٣١٣٢) والترمذي (٩٩٨) وابن ماجة (٢٦١٠) وحسنه الأرناؤوط انظر زاد المعاد ١/ ٥٢٨.

#### وضع الأشجار الرطبة وغيرها على القبر

سؤال: هل وضع شيء على القبور من أشجار رطبة وغيرها من السنة بدليل صاحبي القبرين اللذين يعذبان أم أن ذلك خاص بالرسول، عليه الصلاة والسلام، ومادليل الخصوصية؟.

جواب: وضع الشيء الرطب من أغصان أو غيرها على القبر ليس بسنة بل هو بدعة. وسوء ظن بالميت لأن النبي عليه الصلاة والسلام، لم يكن يضع على كل قبر، وإنما وضع على هذين القبرين حيث علم، عليه الصلاة والسلام أنهما يعذبان، فوضع الجريدة على القبر جناية عظيمة على الميت وسوء ظن به ولا يجوز لأحد أن يسيء الظن بأخيه المسلم، لأن هذا الذي يضع الجريدة على القبر، يعني أنه يعتقد أن صاحب هذا القبر يعذب، إذ أن النبي عليه الصلاة والسلام، لم يضعها على القبرين إلا حين علم أنهما يعذبان، وخلاصة الجواب أن وضع الجريدة ونحوها على القبر بدعة وأنه سوء ظن بالميت حيث يظن الواضع أنه يعذب فيريد التخفيف عليه. ثم ليس عندنا علم بأن الله تعالى يقبل فيريد التخفيف عليه. ثم ليس عندنا علم بأن الله تعالى يقبل فيريد التخفيف عليه. ثم ليس عندنا علم بأن الله تعالى يقبل

(سبعون سؤالاً في أحكام الجنائز ص٣٣) (الشيخ ابن عثيمين)

#### وضع باقة من الزهور على القبر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه وبعد:

فقد اطلعت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء على السؤال المقدم إلى سماحة الرئيس العام ونصه: (وضع باقة من الزهور على قبر الجندي المجهول، هل ينطبق على ذلك ماينطبق على عمل الذين عظموا أولياءهم وصالحيهم حتى عُبدُوا)؟.

وأجابت بما يلي: هذا العمل بدعة وغلو في الأموات، وهو شبيه بعمل أولئك في صالحيهم من جهة التعظيم واتخاذ شعار لهم، ويخشى منه أن يكون ذريعة على مر الأيام إلى بناء القباب عليهم والتبرك بهم واتخاذهم آلهة مع الله سبحان، فالواجب تركه سداً لذريعة الشرك وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (فتاوى إسلامية ١/٠٠) (اللجنة الدائمة)

# وضع الحناء مع الميت في القبر

سؤال: هل وضع الحناء مع الميت في القبر هل ذلك من الإسلام؟ وإذا كان من الإسلام فما فائدتها؟

جواب: الذي دلت عليه السنة أن الميت يغسل بماء وسدر، ويوضع في كفنه حنوط وهو نوع من الطيب. أما وضع الحناء مع الميت في القبر فلا نعلم له أصلاً في الشرع المطهر، بل الواجب تركه

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال السادس من الفتوى رقم ٦٤٣٣)

# وضع رأس الميت عن يمين الإمام دائماً

سؤال: هل وضع رأس الميت عن يمين الإمام مشروع في الصلاة عليه؟

جواب: لا أعلم بهذا سنة ولذلك ينبغي للإمام الذي يصلي على الجنازة أن يجعل رأس الجنازة عن يساره أحياناً حتى يتبين للناس أنه ليس من الواجب أن يكون الرأس عن اليمين. لأن الناس يظنون أنه لابد أن يكون رأس الجنازة عن يمين الإمام وهذا لا أصل له.

(سبعون سؤالاً في أحكام الجنائز رقم ٢١) (الشيخ ابن عثيمين)

# وضع الطين مع الميت في قبره تحت خده الأيمن وفخذه وكعبه

سؤال: إن فيه ناساً أي أهل قرية إذا مات عندهم الميت بعد ما يغسلونه ويكفنونه إذا أدخلوه في القبر أخذوا ثلاث طينات، أي طين معجون، ويجعلونه شكل الكرة، بصغر حبة الليمون أو أصغر، ويضعون الأولى تحت خده الأيمن، والثانية تحت فخذه، والثالثة تحت كعبه، فما حكم ذلك، وهل جائز أم لا، ولم؟

جواب: لانعلم أصلاً شرعياً من كتاب الله تعالى ولا من سنة نبيه الصحيحة ﷺ يدل على ماذكرت من وضع طينات تحت الخد

الأيمن والفخذ وتحت كعبه، بل ذلك بدعة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا ممد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٥٧٢٨)

# وضع فراش والجلوس عليه والرقص والتصفيق إذا مات الميت

سؤال: يوجد عندنا طريقة وهي أنه إذا مات الإنسان يعملون شيئاً، يسمى بالفراش، فيجلس كثير من الناس في هذا الفراش سبعة أيام أو أربعين يوماً، ويأتون بالنوبات والطارات، ويرقصون، ويصفقون، فما حكم الشرع في ذلك؟

جواب: هذا العمل منكر ومن البدع التي ما أنزل الله بها من سلطان، الفراش والجلوس عليه أيام معدودة، أو الرقص، أو الغناء، أو النياحة، كل هذا منكر.

ولكن المشروع بعد الموت الدعاء له والصلاة عليه، أي صلاة الجنازة، والدعاء له بالمغفرة وبالرحمة، وصنع الطعام لأهله، من قبل جيرانه أو أقاربه فيصنعون لهم الطعام لأنهم مشغولون بالمصيبة، كما فعل الرسول على لما جاءه نعي جعفر ابن عمه، لما قتل يوم مؤتة وجاء خبره رضي الله عنه أمر الرسول على أهله أن يصنعوا لأهل جعفر طعاماً، وقال: «لأنه قد أتاهم

# مایشغلهم»(۱).

فإذا صنع الجيران أو الأقارب طعاماً لأهل الميت حتى يكفوهم مؤنة الطعام من أجل المصيبة فلا بأس وذلك مستحب للحديث المذكور، أما أن ينوحوا عليه أو يتخذوا الفراش المذكور يتناوبون عليه بالجلوس، أو بقراءة، أو بغير ذلك، أو بضرب الطبول، أو ما أشبه ذلك، فكل ذلك من البدع المنكرة.

(فتاوی نور علی الدرب ۱/۳۶۷) (الشیخ ابن باز)

# وضع كتاب مع الميت في القبر

سؤال: عندنا هنا ظاهرة نريد معرفة رأي الدين فيها وهي: يضعون في القبر مع الميت كتاباً اسمه (الدوشان) أو (القدوة)، ويقول كاتبوا هذه الكتب أنها تثبّت الميت في الجواب عن الأسئلة؟

جواب: لايجوز أن يوضع مع الميت كتاب لغرض تثبيته عند السؤال من الملكين ولأي غرض كان؛ لأن التثبيت من الله جل وعلا، كما قال تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ اللّهِ عَامَنُواْ بِالْقَوْلِ الثّابِتِ فِي الْحَيَوْةِ الثّانِينَ عَامَنُواْ بِالْقَوْلِ الثّابِتِ فِي الْحَيَوْةِ النّائِحِ أَنْ وَيُضِلُ اللّهُ الظّلِمِينَ وَيَفْعَلُ اللّهُ مَا يَشَاءً ﴾ (٢)، ولأن

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ١/ ٢٠٥، وأبو داود (٣١٣٢) والترمذي (٩٩٨) وابن ماجه (١٦١٠) وحسنع الأرناؤوط انظر: زاد المعاد ١/ ٥٢٨.

<sup>(</sup>۲) سورة إبراهيم، الآية: «۲۷».

هذا بدعة، وقد ثبت عن رسول الله عَلَيْ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٣٥٩٦)

#### وضع المصاحف في المقابر

سؤال: بعض المقابر يوجد بها مصاحف لمن أراد القراءة على الميت مارأيكم في ذلك؟

جواب: رأينا هذا بدعة، وأن الواجب أن تنقل هذه المصاحف إلى المساجد لينتفع بها المسلمون ويقرأون فيها. (فتاوى التعزية ص٤٥) (الشيخ ابن عثيمين)

#### وضع المصحف على بطن الميت

سؤال: ما حكم قراءة القرآن على الميت ووضع المصحف على بطنه وهل للعزاء أيام محدودة حيث يقال إنها ثلاثة أيام فقط أرجو من سماحة الشيخ الإفادة جزاه الله خيراً.

جواب: ليس لقراءة القرآن على الميت أو على القبر أصل

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

صحيح بل ذلك غير مشروع بل من البدع وهكذا وضع المصحف على بطنه ليس له أصل وليس بمشروع وإنما ذكر بعض أهل العلم وضع حديدة أو شيء ثقيل على بطنه بعد الموت حتى لا ينتفخ وأما العزاء فليس له أيام محدودة والله ولي التوفيق.

(فتاوی إسلامية ۲/ ۵۰) (الشيخ ابن عثيمين)

# وضع المصحف عند رأس المحتضر

سؤال: هل وضع المصحف عند رأس المحتضر له أصل في الشرع؟.

جواب: لا يشرع وضع المصحف عند رأس المحتضر فلا أصل لذلك حيث لم ينقل عن السلف ولو كان فيه كلام الله تعالى ولا يقال أن وضعه يجلب للميت رحمة أو رضوان أو يخفف عنه.

(الشيخ ابن جبرين)

#### الوعظ «الخطبة» عند القبور

سؤال: ما رأيكم فيما ظهر هذه الأيام من الوعظ عند القبور عند دفن الميت؟

جواب: الذي أرى في الوعظ عند القبور أنه أمر لا يشرع، ولا ينبغي أن يتخذ هذا سنة دائمة، فإن وجد له سبب فقد يشرع،

مثل أن يرى أناساً في المقبرة عند الدفن يضحكون ويلعبون ويتمازحون فهنا لاشك أن الموعظة حسنة وطيبة، لأنه وجد لها سبب يقتضيها، أما مجرد أن يقوم الإنسان خطيبا عند الناس وهم يدفنون الميت، فهذا لا أصل له في هدي النبي عليه الله ولا ينبغي أن يفعل.

صحيح أن النبي على انتهى إلى جنازة رجل من الأنصار ولما يلحد القبر، فجلس عليه الصلاة والسلام وجلس أصحابه كأن على رءوسهم الطير من الهيبة والعظمة، وكان مع الرسول عن قضيب ينكت به الأرض، فجعل يحدثهم عليه الصلاة والسلام عن حال الرجل عند موته وبعد وفاته، فهذا واضح أنه لم يكن خطيبا يخطب الناس ويعظهم لكنه جالس وحوله أصحابه ينتظرون متى يلحد هذا القبر فحدثهم، كما لو كنت أنت وأصحابك تنتظرون دفن الميت، فجعلت تحدثهم بهذا الشيء، وفرق بين الحديث الخاص الذي يكون بين الجلساء، وبين مايفعل على سبيل الخطبة، كذلك كان الرسول في إذا دفن الميت وقف عليه وقال: الستغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت فإنه الآن يُسأل»(١)، فهذه أيضاً مسألة خاصة وليست خطبة.

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۳۲۲۱) ومستدرك الحاكم ۱/۲۷۰ وصحيح سنن أبي داود(۲۷۰۸).

كذلك وقوفه عند قبر أحد أصحابه، فجعل يحدث أصحابه، وعيناه تذرفان، ويقول: «مامنكم من أحد إلا وقد كتب مقعده من الجنة والنار»(١) هذا الحديث أو معناه، كل هذا لا يدل على مشروعية الخطبة عند الدفن على سبيل الأمر الذي يكون عادة متبعة، ومثل هذه المسائل ينبغي لنا أن نتحرى فيها.

(دروس وفتاوى في الحرم المكي ص٣٢٠) (الشيخ ابن عثيمين)

سؤال: ما مشروعية الموعظة عند القبر؟ سمعنا من يقول إنها ما وردت عن الرسول ومن يقول إنها سنة؟.

جواب: نعم. القول بأنها ماوردت على إطلاقه غير صحيح، والقول بأنها سنة غير صحيح، ووجه ذلك أنه لم يرد أن الرسول، عليه الصلاة والسلام، أنه كان يقف عند القبر أو في المقبرة إذا حضرت الجنازة ثم يعظ الناس ويذكرهم كأنه خطيب جمعة، هذا ماسمعنا به، وهو بدعة وربما يؤدي في المستقبل إلى شيء أعظم، ربما يؤدي إلى أن يتطرق المتكلم إلى الكلام عن الرجل الميت الحاضر، مثل أن يكون هذا الرجل فاسقا مثلاً، ثم يقول انظروا إلى هذا الرجل، بالأمس كان يلعب، بالأمس كان يستهزيء بالأمس كان كذا وكذا، والآن هو في قبره مرتهن، أو يتكلم في بالأمس كان كذا وكذا، والآن هو في قبره مرتهن، أو يتكلم في

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳۲۲) ومسلم (۲۲٤۷).

شخص تاجر مثلاً، فيقول: انظروا إلى فلان، بالأمس كان في القصور والسيارات والخدم والحشم وما أشبه ذلك والآن هو في قبره.

وأما الموعظة التي تعتبر كلام مجلس، فهذه لا بأس بها، فإنه قد ثبت في السنن أن الرسول، عليه الصلاة والسلام، خرج أو أتى إلى بقيع الغرقد وفيه ناس يدفنون ميتاً لهم، لكن الميت لما يلحد فيما بعد، يعني معناه أنهم يحفرون القبر، فجلس وجلس حوله أصحابه، وجعل يحدثهم بحال الإنسان عند موته، وحال الإنسان بعد دفنه حديثاً هادئاً ليس على سبيل الخطبة.

وكذلك ثبت عنه في صحيح البخاري وغيره أنه قال عليه الصلاة والسلام: «ما منكم من أحد إلا وقد كتب مقعده من الجنة ومقعده من النار»، فقالوا: يارسول الله، ألا نتكل؟ قال: «لا

# اعملوا فكل ميسر لما خلق له»(١).

والحاصل أن الموعظة التي هي قيام الإنسان يخطب عند الدفن أو بعده ليست من السنة ولا تنبغي لما عرفت، وأما الموعظة التي ليست كهيئة الخطبة كإنسان يجلس ومعه أصحابه فيتكلم بما يناسب المقام فهذا طيب، اقتداءً برسول الله، ﷺ.

(لقاء الباب المفتوح ٢٣/ ٢٢) (الشيخ ابن عثيمين)

# الوقوف بجانب الإمام في الصلاة على الميت

سؤال: نرى كثيراً من أولياء الميت إذا أرادوا الصلاة على ميتهم وقفوا بجانب الإمام ماحكم ذلك؟.

جواب: لا أصل لهذا؛ لا من السنة، ولا من كلام أهل العلم، والسنة أن يتقدم الإمام ويتأخر المأمومون، ولكن إذا قدم أهل الجنازة الجنازة، ولم يكن في الصف الأول مكان لهم؛ فإنهم يكونون بين الجنازة وبين الصف الأول؛ أي أنهم يكونون وراء الإمام بينه وبين الصف الأول، فإن قُدِّر أن المكان ضيق فإنهم يكونون عن يمينه وعن شماله ولا حرج في ذلك.

(فتاوى التعزية ص ١٦) (الشيخ ابن عثيمين)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳۲۲) ومسلم (۲۲٤۷).

### الوقوف مع الصمت تحية للشهداء أو الوجهاء ونحوهم

سؤال: يذكر لنا أن هيئة الأمم المتحدة لما علمت بخبر موت رئيس دولة عضو في هيئة الأمم ظلوا واقفين ساعة كاملة حزناً على المقتول، فما رأيكم في ذلك؟

جواب: مايفعله بعض الناس من الوقوف زمناً مع الصمت تحية للشهداء أو الوجهاء أو تشريفاً وتكريماً لأرواحهم من المنكرات والبدع المحدثة التي لم تكن في عهد النبي على ولا في عهد أصحابه ولا السلف الصالح ولا تتفق مع آداب التوحيد ولا إخلاص التعظيم لله بل اتبع فيها بعض جهلة المسلمين بدينهم من ابتدعها من الكفار وقلدوهم في عاداتهم القبيحة وغلوهم في رؤسائهم ووجهائهم أحياءً وأمواتاً وقد نهى النبي على النبي عن مشابهتهم.

والذي عرف في الإسلام من حقوق أهله الدعاء لأموات المسلمين والصدقة عنهم وذكر محاسنهم والكف عن مساويهم. . إلى كثير من الآداب التي بينها الإسلام وحث المسلم على مراعاتها مع إخوانه أحياء وأمواتاً وليس منها الوقوف حداداً مع الصمت تحية للشهداء أو الوجهاء بل هذا مما تأباه أصول الإسلام.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٤٩) (اللجنة الدائمة)

(TVV)

# الحج والعمرة



# استلام الركن العراقي والركن الشامي

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

بعض الطائفين يستلم جميع أركان الكعبة الأربعة؛ الحجر الأسود، والركن اليماني، والركن الشامي، والركن العراقي، يزعمون أنهم بذلك يعظمون بيت الله عز وجل، بل من الناس من يتعلق بأستار الكعبة من جميع الجوانب، وهذا أيضاً من الخطأ، وذلك لأن المشروع استلام الحجر الأسود وتقبيله إن أمكن، وإلا فالإشارة إليه.

أما الركن اليماني، فالمشروع استلامه بدون تقبيل إن تيسر، فإن لم يتيسر، فلا يشير إليه أيضاً، لأنه لم يرد عن النبي على أما استلام الركن العراقي، وهو أول ركن يمر به بعد الحجر الأسود، والشامي وهو الركن الذي يليه، فهذا من البدع، وقد أنكر عبدالله بن عباس رضي الله عنهما على معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه استلام جميع الأركان، وقال له: لقد رأيت رسول الله على يستلم الركنين اليمانيين، وقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة، فقال معاوية رضي الله عنه: صدقت. ورجع إلى قول ابن عباس، بعد أن كان رضي الله عنه يستلم الأركان الأربعة ويقول: ليس شيء من البيت مهجوراً (۱). (فقه العبادات ص٢٥٦)

# التزام بعض الحجاج زيارة جبل عرفة قبل الحج أو بعده والصلاة عليه والتمسح به

سؤال: يلتزم بعض الحجاج زيارة هذا الجبل «جبل عرفة»

<sup>(</sup>۱) انظر فتح الباري ٣/ ٤٧٣.

قبل الحج أو بعده ويصلون في أعلاه، فما حكم زيارة هذا الجبل وماحكم الصلاة فيه؟.

جواب: حكمه كما يعلم من القاعدة الشرعية، بأن كلَّ من تعبد الله تعالى بما لم يشرعه الله فهو مبتدع، فيعلم من هذا أن قصد هذا الجبل للصلاة عليه أو عنده والتمسح به، وما أشبه ذلك مما يفعله بعض العامة بدعة، ينكر على فاعلها، ويقال له: لا خصيصة لهذا الجبل إلا أنه يسن أن يقف الإنسان يوم عرفة عند الصخرات، كما وقف النبي على مع أن النبي على وقف هناك عند الصخرات وقال: «وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف»(۱) وبناء على المخرات وقال: «وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف»(۱) وبناء على ذلك فلا ينبغي أيضاً أن يشق الإنسان على نفسه في يوم عرفة، ليذهب إلى ذلك الجبل، فربما يضيع عن قومه، ويتعب بالحر والعطش، ويكون بهذا أثماً، حيث شقّ على نفسه في أمر لم يوجبه الله عليه.

(فقه العبادات ص٣٣٢) (الشيخ ابن عثيمين)

### التبرك بأشجار مكة وأحجارها

سؤال: هل من خصائص مكة أو الكعبة التبرك بأحجارها أو آثارها؟ . جواب: ليس من خصائص مكة أن يتبرك الإنسان بأشجارها وأحجارها؛ بل من خصائص مكة ألا تعضد، ولا يُحش حشيشها، لنهي النبي علي الله عن ذلك، إلا الإذخر، فإن النبي علي المنتاه؛ لأنه

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۱۸) (۱٤۹).

يكون للبيوت، وقيون الحدادين، وكذلك اللحد في القبر فإنه تُسدُ به شقوق اللبنات، وعلى هذا فنقول: إن حجارة الحرم أو مكة ليس فيها شيء يُتبرك به، بالتمسح به، أو بنقله إلى البلاد، أو ما أشبه ذلك.

(دليل الأخطاء التي يقع فيها الحاج والمعتمر ص٤٤) (الشيخ ابن عثيمين)

#### التبرك بجبل عرفة وتقدسيه

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

بعض الحجاج يعتقدون أن للجبل الذي وقف عنده النبي على قدسية خاصة، ولهذا يذهبون إليه، ويصعدونه ويتبركون بأحجاره وترابه، ويعلقون على أشجاره قصاصات الخرق، وغير ذلك مما هو معروف، وهذا من البدع، فإنه لا يُشرع صعودُ الجبل ولا الصلاة فيه، ولا أن تعلَّق قصاصاتُ الخرق على أشجاره، لأن ذلك كله لم يرد عن النبي على أب بل فيه شيء من رائحة الوثنية، فإن النبي على مرَّ على شجرة للمشركين ينوطون بها أسلحتهم، فقالوا: يارسول الله: اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، فقال النبي يارسول الله أكبر، إنها السنن، لتركبن سنن من كان قبلكم، قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة (۱). وهذا الجبل ليس له قدسية خاصة، بل هو كغيره من الروابي التي في عرفة، والسهول التي فيها، ولكن

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۲۱۸۰) ومسند الإمام أحمد ۲۱۸/۵ وصحيح سنن الترمذي (۱۷۷۱).

الرسول عليه الصلاة والسلام وقف هناك، فكان المشروعُ أن يقف الإنسان في موقف الرسول عليه الصلاة والسلام إن تيسر له، وإلا فليس بواجب، ولا ينبغي أن يتكلف الإنسان الذهاب إليه لما سبق. (فقه العبادات ص٣٧٣)

#### التبرك والتمسح بالحجرة النبوية

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

بعض العامة يتمسحون بالشباك الذي على الحجرة، ويمسحون بأيديهم وجوههم ورؤوسهم وصدورهم، اعتقاداً منهم أن في هذا بركة، وكل هذه الأمور وأمثالها مما لا شرعة فيه، بل هو بدعة ولا ينفع صاحبه بشيء، لكن إن كان صاحبه جاهلاً ولم يطرأ على باله أنه من البدع، فيُرجَى أن يُعفى عنه، وإن كان عالماً و متهاوناً لم يسأل عن دينه، فإنه يكون آثماً، فالناس في هذه الأمور التي يفعلونها: إما جاهل جهلاً مطبقاً لا يطرأ بباله أن هذا محرم، فهذا يُرجى أن لا يكون عليه شيء، وإما عالم متعمد ليضل ويضل الناس، فهذا آثم بلا شك وعليه إثم من اتبعه واقتدى به، وإما رجل جاهل ومتهاون في سؤال أهل العلم، فيخشى أن يكون آثماً بتفريطه وعدم سؤاله.

#### تثويب الطواف للوالدين وغيرهما

سؤال: يقولون إن الدعاء في صلاة الفريضة لا يجوز للوالدين، والقرآن لا يجوز أن يجعل ثواب الختمة لوالديه، وإذا

طاف لا يجوز أن يجعل ثواب السبع لوالديه؟ .

جواب: الدعاء في الصلاة لا بأس به سواء كان لنفسه أو لوالديه أو لغيرهما بل هو مشروع. لقول النبي على: «أقرب مايكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثروا الدعاء»(۱) خرجه مسلم في صحيحه. وقال عليه الصلاة والسلام: «أما الركوع فعظموا فيه الرب وأما السجود فاجتهدوا في الدعاء فقمن أن يستجاب لكم»(۲) خرجه مسلم أيضاً، وفي الصحيحين عن ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي على لما علمه التشهد قال: «ثم ليختر من الدعاء أعجبه إليه فيدعو» وفي رواية: «ثم ليختر من المسألة ماشاء»(۳) والمراد بذلك قبل أن يسلم، فإذا دعا في سجوده أو في آخر الصلاة لنفسه أو لوالديه أو للمسلمين فلا بأس لعموم هذه الأحاديث وغيرها.

وأما تثويب القراءة أو الطواف لوالديه أو لغيرهما من المسلمين فهذا محل خلاف بين العلماء، والأفضل تركه لعدم الدليل عليه، والعبادات توقيفية لا يفعل منها إلا ماجاء به الشرع، لقول النبي عليه: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (٤) متفق على صحته، وفي رواية أخرى: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (٥) خرجه مسلم في الصحيح والله ولي التوفيق.

(مجلة البحوث الإسلامية ١٩٨/٤٦) (الشيخ ابن باز)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۸٤).

<sup>(</sup>٢) مسلم (٤٧٩).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٨٣٥) ومسلم (٤٠٢).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٥) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

# تحديد باب معين للدخول منه للمسجد الحرام في الحج أو العمرة واعتقاد أن الدخول من غيره فيه إثم أو خلاف المشروع

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

من الأخطاء التي تكون من بعض الحجاج عند دخول المسجد الحرام:

أولاً: أن بعض الناس يظن أنه لابد أن يدخل الحاج أو المعتمر من باب معين في المسجد الحرام، فيرى بعض الناس مثلاً أنه لابد أن يدخل إذا كان معتمراً من الباب الذي يسمى باب العمرة، وأن هذا أمر لابد منه أو أمر مشروع، ويرى آخرون أنه لابد أن يدخل من باب السلام، وأن الدخول من غيره يكون إثما أو مكروها، وهذا لا أصل له، فللحاج والمعتمر أن يدخل من أي باب كان، وإذا دخل المسجد فليقدم رجله اليمنى وليقل ماورد في الدخول لسائر المساجد، فيسلم على النبي على ويقول: «اللهم الخفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب رحمتك»(١).

ثانياً: أن بعض الناس يبتدع أدعية معينة عند دخول المسجد ورؤية البيت، يبتدع أدعية لم ترد عن النبي على فيدعو الله بها، وهذا من البدع، فإن التعبد لله تعالى بقول أو فعل أو اعتقاد لم يكن عليه النبي على وأصحابه بدعة وضلالة، حذر منه رسول الله على .

<sup>(</sup>۱) مسلم (۷۱۳).

#### تخصيص كل شوط بدعاء معين في السعي

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

بعض الذين يسعون يخصصون كل شوط بدعاء معين، وقد سبق أن هذا من البدع، وأن النبي على لله لم يكن يخصص كل شوط بدعاء معين، لا في الطواف ولا في السعي أيضاً، وإذا كان هذا من البدع فإن رسول الله على قال: «كل بدعة ضلالة»(۱)، وعليه فاللائق بالمؤمن أن يدع هذه الأدعية، وأن يشتغل بالدعاء الذي يرغبه ويريده، يدعو بما شاء من خيري الدنيا والآخرة، ويذكر الله، ويقرأ القرآن، وماأشبه ذلك من الأقوال المقربة إلى الله سبحانه وتعالى، فإن رسول الله على قال: «إنما جعل الطواف بالبيت، وبالصفا والمروة، ورمي الجمار؛ لإقامة ذكر الله»(۲).

(فقه العبادات ص٣٦٢)

#### تخصيص كل شوط بدعاء معين في الطواف

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

بعض الناس يخصص كل شوط بدعاء معين، وهذا من البدع التي لم ترد عن رسول الله ﷺ وأصحابه، فلم يكن النبي ﷺ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۷۸).

<sup>(</sup>۲) أبوداود (۱۸۸۸). ضعیف سنن أبي داود (۲۱۰).

يخص كل شوط بدعاء، ولا أصحابه أيضاً، وغاية مافي ذلك أنه على كان يقول بين الركن اليماني والحجر الأسود: ﴿ رَبَّنَا ءَانِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴿ رَبَّنَا ءَانِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴿ رَبَّنَا وَقَالَ عَلَيْهَ: " وقالَ عَلَيْهَ: " إنما جعل الطواف بالبيت، وبالصفا والمروة، ورمي الجمار، لإقامة ذكر الله (٢٠).

وتزداد هذه البدع خطراً، إذا حمل الطائف كتيباً، كُتب فيه لكل شوط دعاء، وهو يقرأ هذا الكتيب، ولا يدري ماذا يقول؛ إما لكونه جاهلاً باللغة العربية، ولا يدري ماالمعنى، وإما لكونه عربياً ينطق باللغة العربية ولكنه لا يدري مايقول، حتى إننا نسمع بعضهم يدعو بأدعية هي في الواقع محرفة تحريفاً بيناً، من ذلك أننا سمعنا من يقول اللهم أغنني بجلالك عن حرامك، والصواب: بحلالك عن حرامك.

(فقه العبادات ص٠٥٠)

# تخصيص ليلة سبع وعشرين من رمضان بعمرة

سؤال: ماحكم عمرة سبع وعشرين من رمضان؟

جواب: قال النبي ﷺ: «عمرة في رمضان تعدل حجة» (٣). وهذا يشمل أول رمضان وآخر رمضان.

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة، الآية: «۲۰۱».

<sup>(</sup>۲) أبوداود (۱۸۸۸). ضعیف سنن أبی داود (۲۱۹).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٧٨٢) (١٨٦٣) ومسلم (١٢٥٦).

أما تخصيص ليلة سبع وعشرين من رمضان بعمرة فهذا من البدع، وقد سبق لنا أن من شرط المتابعة أن تكون العبادة موافقة للشريعة في أمور ستة وهي: السبب والجنس والقدر والكيفية والزمان والمكان (١).

فالذين يجعلوا ليلة سبع وعشرين وقتاً للعمرة، فقد خالفوا المتابعة بالسبب، لأن هؤلاء يجعلون ليلة سبع وعشرين سبباً لمشروعية العمرة وهذا خطأ فالنبي على لله للمتابعة على الاعتمار في هذه الليلة، والصحابة رضي الله عنهم وهم أحرص منا على الخير لم يخصوا الاعتمار بهذه الليلة ولم يحرصوا على أن تكون عمرتهم في هذه الليلة.

والمشروع في ليلة القدر هو القيام لقول النبي ﷺ: «من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ماتقدم من ذنبه»(٢).

فإن قال قائل: إذا كان الرجل قادماً من بلده في هذه الليلة وهو لم يقصد تخصيص هذه الليلة بالعمرة، وإنما صادف أنه قدم من البلد في هذه الليلة واعتمر فهل يدخل فيما قلتموه؟ فالجواب أنه لا يدخل لأن هذا الرجل لم يقصد تخصيص هذه الليلة بعمرة. (دروس وفتاوى في الحرم المكي ص١٨٢) (الشيخ ابن عثيمين)

<sup>(</sup>١) انظر كتاب دروس وفتاوى في الحرم ص١٨٢ وماقبلها.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۹۰۱) ومسلم (۷٦٠).

## تغيير الحجاج اسماءهم بمكة أو المدينة

سؤال: ماحكم تغيير الأسماء كغالب الحجاج الأندونيسيين فإنهم غيروا أسماءهم بمكة المكرمة أو المدينة المنورة وهل هو سنة أو لا؟ .

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وأله وصحبه . . . وبعد:

كان النبي على الأسماء السيئة إلى أسماء حسنة، فإن كان تغيير حجاج أندونيسيا أسماءهم من أجل ذلك لا من أجل انتهائهم من الحج أو الزيارة للمسجد النبوي للصلاة فيه فهو جائز، وإن كان من أجل كونهم بمكة أو المدينة أو انتهائهم من الحج مثلاً فهو بدعة وليس بسنة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال التاسع من الفتوى رقم ٣٣٢٣)

#### تقبيل الركن اليماني

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

تقبيل الركن اليماني لم يثبت عن رسول الله ﷺ، والعبادة إذا لم تثبت عن رسول الله ﷺ فهي بدعة وليست بقربة، وعلى هذا فلا يُشرع للإنسان أن يقبِّل الركن اليماني، لأن ذلك لم يثبت عن رسول الله ﷺ وإنما ورد فيه حديث ضعيف لا تقوم به الحجة.

(فقه العبادات ص٣٤٨)

#### التكبير والإشارة عند محاذاة الركن اليماني

سؤال: ماحكم المسح أو الإشارة إلى الركن الجنوبي الغربي للكعبة المشرفة أثناء الطواف، وكم عدد التكبيرات التي تقال عنده وعند الحجر الأسود؟ أفيدونا؟.

جواب: يشرع للطائف أن يستلم الحجر الأسود والركن اليماني في كل شوط من أشواط الطواف، كما يستحب له تقبيل الحجر الأسود، خاصة في كل شوط مع الاستلام حتى في الشوط الأخير إذا تيسر ذلك من دون مشقة، أما مع المشقة فيكره الزحام، ويشرع أن يشير إلى الحجر الأسود بيده أو عصاه ويكبر. أما الركن اليماني فلم يرد فيما نعلم مايدل على الإشارة إليه، وإنما يستلمه بيمينه إذا استطاع من دون مشقة، ولا يقبله، ويقول بسم الله والله أكبر أو الله أكبر. أما مع المشقة فلا يشرع له استلامه، ويمضي في طوافه من دون إشارة أو تكبير، لعدم ورود ذلك عن النبي ولا عن أصحابه رضي الله عنهم - كما أوضحت ذلك - في كتابي عن أصحابه رضي الله عنهم - كما أوضحت ذلك - في كتابي (التحقيق والإيضاح لكثير من مسائل الحج والعمرة والزيارة).

أما التكبير فيكون مرة واحدة، ولا أعلم مايدل على شرعية التكرار. ويقول في طوافه كله ماتيسر من الدعوات، والأذكار الشرعية، ويختم كل شوط بما ثبت عن النبي عليه أنه كان يختم به كل شوط، وهو الدعاء المشهور «ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار».

وجميع الأذكار والدعوات في الطواف والسعي سنة، وليست واجبة والله ولي التوفيق.

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ١/ ٤٤٠) (الشيخ ابن باز)

#### تكرار العمرة في رمضان وغيره

سؤال: هل فضل العمرة في رمضان محدد بأول الشهر أو أوسطه أو آخره؟

جواب: العمرة في رمضان ليست محددة بأوله ولا بوسطه ولا بآخره وهي عامة في أول الشهر وأوسطه وآخره لقول النبي، عليه الصلاة والسلام: «عمرة في رمضان تعدل حجة»(١).

ولم يقيدها عليه الصلاة والسلام، فإذا سافر الإنسان في رمضان وأدى فيه عمرة كان كمن أدى حجة، وهنا أقف لأنبه الإخوة الذين يذهبون إلى مكة لأداء العمرة فمنهم من يتقدم قبل رمضان بيوم أو يومين فيأتي بالعمرة قبل بداية الشهر فلا ينال الأجر الذي يحصل لمن أتى بالعمرة في رمضان.

فلو أخر سفره حتى يكون يوم إحرامه بالعمرة في رمضان لكان أحسن وأولى.

كذلك نجد بعض الناس الذين يأتون في أول الشهر إذا كان في وسط الشهر خرجوا إلى النعيم فأتوا بعمرة أخرى وفي آخر

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۷۸۲) (۱۸۲۳) ومسلم (۱۲۵۱).

الشهر يخرجون أيضاً إلى التنعيم فيأتون بعمرة ثالثة وهذا العمل لا أصل له في الشرع فإن النبي على أقام بمكة عام الفتح تسعة عشر يوماً ولم يخرج إلى التنعيم ليأتي بعمرة مع أنه على فتح مكة في رمضان ولم يخرج بعد انتهاء القتال إلى التنعيم ليأتي بعمرة بل أتى بعمرة في ذي القعدة حين رجع من غزوة الطائف ونزل الجعرانة وقسم الغنائم هناك، دخل ذات ليلة إلى مكة وأتى بالعمرة من الجعرانة ثم خرج من ليلته عليه الصلاة والسلام.

وفي هذا دليل على أنه لا ينبغي للإنسان أن يخرج من مكة من أجل أن يأتي بعمرة من التنعيم أو غيره من الحل لأن هذا لو كان من الخير لكان أول الناس وأولاهم به رسول الله على لأننا نعلم أن رسول الله على أحرص الناس على الخير ولأن النبي على مشرع ومبلغ عن الله سبحانه وتعالى ولو كان هذا من الأمور المشروعة لبيّنه النبي، على لأمته إما بقوله وإما بفعله وإما بإقراره، وكل ذلك لم يكن، والاتباع وإن قل خير من الابتداع قل أو كثر. (فتاوى إسلامية ٢/٤٠٢) (الشيخ ابن عثيمين)

سؤال: ماحكم الخروج من الحرم إلى الحل للإتيان بعمرة في رمضان وغيره؟.

جواب: ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله أنه يكره تكرارها والإكثار منها باتفاق السلف. وسواء سلم هذا القول أو لم يسلم فإن خروج المعتمر الذي أتى بالعمرة من بلده، خروجه من

الحرم إلى الحل ليأتي بعمرة ثانية وثالثة في رمضان أو غيره هو من الأمور المبتدعة التي لم تكن معروفة في عهد النبي ﷺ ولم يعرف في عهد النبي ﷺ من هذا النوع سوى قضية واحدة في مسألة خاصة وهي قضية أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها حينما أحرمت بالعمرة متمتعة بها إلى الحج فحاضت فدخل عليها النبي عليها وهي تبكي وسألها عن سبب البكاء فأخبرته، فطمأنها بأن هذا شيء كتبه الله على بنات آدم ثم أمرها أن تحرم بالحج فأحرمت به وصارت قارنة ولكنها لما فرغت منه ألحت رضى الله عنها على النبي ﷺ أن تأتي بعمرة منفردة عن الحج فأذن لها رسول الله ﷺ وأمر أخاها عبدالرحمن بن أبي بكر رضي الله عنهما أن يخرج بها إلى التنعيم فخرج بها واعتمرت ولو كان هذا من الأمور المشروعة على سبيل الإطلاق لكان النبي على يرشد إليه أصحابه بل لكان يحث عبدالرحمن بن أبي بكر الذي خرج مع أخته على أن يأتي بعمرة لأن فيها أجراً، ومن المعلوم للجميع أن رسول الله على أقام بمكة عام الفتح تسعة عشر يوماً ولم يأت بعمرة مع تيسر ذلك عليه عليه ودل هذا على أن المعتمر إذا أتى بعمرة في رمضان أو في غيره فإنه لا يكررها بالخروج من الحرم إلى الحل لأن هذا ليس من هدي النبي ﷺ ولا من هدي خلفائه الراشدين ولا من هدي أصحابه أجمعين. أيضاً كثير من الناس يقول أنا أتيت للعمرة في هذا الشهر وأحب أن اعتمر لأمي أو لوالدي أو ما أشبه ذلك نقول أصل إهداء القرب إلى الأموات ليس من الأمور المشروعة يعنى

لايطلب من المرء أن يعمل طاعة لأمه أو لأبيه أو لأخته ولكن لو فعل ذلك فإنه جائز لأن النبي ﷺ أذن لسعد بن عبادة رضي الله عنه أن يتصدق في نخله لأمه واستأذنه رجل فقال: يارسول الله إن أمي افتلتت نفسها وأظنها لو تكلمت لتصدقت، أفأتصدق عنها؟ قال: «نعم»(١) ومع ذلك لم يقل لأصحابه على سبيل العموم تصدقوا عن موتاكم أو عن آبائكم أو عن أمهاتكم. . ويجب أن يعرف طالب العلم وغيره الفرق بين الأمر المشروع وبين الأمر الجائز. فالأمر المشروع هو الذي يطلب من كل مسلم أن يفعله والأمر الجائز هو الذي تبيحه الشريعة ولكنها لا تطلبه من كل إنسان، وأضرب لكم مثلاً يتبين به الأمر في قصة الرجل الذي بعثه النبي ﷺ في سرية فكان يقرأ لأصحابه. ويختم بقل هو الله أحد كلما صلَّى بهم ختم بقل هو الله أحد فلما رجعوا إلى النبي ﷺ فأخبروه قال: «سلوه لأي شيء كان يصنع ذلك» فقال: إنها صفة الرحمن وأنا أحب أن أقرأها فقال النبي عليه الصلاة والسلام: «أخبروه أن الله يحبه»(٢) ومع ذلك فلم يكن من هدى الرسول عليه الصلاة والسلام أن يختم قراءة الصلاة بقل هو الله أحد ولا أرشد أمته لذلك. ففرق بين الأمر المأذون فيه وبين الأمر المشروع الذي يطلب من كل إنسان أن يفعله، فإذا أذن النبي عليه الصلاة والسلام لسعد بن عبادة أن

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۷۷۰) ومسلم (۱۰۰٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۷۳۷۵)ومسلم (۸۱۳).

يتصدق ببستانه عن أمه وأذن لهذا السائل الذي افتلتت نفس أمه أن يتصدق عن يتصدق عنها فليس معنى ذلك أنه يشرع لكل إنسان أن يتصدق عن أبيه وأمه ولكن لو تصدق لنفعه، إنما الذي نحن مأمورون به أن ندعو لآبائنا وأمهاتنا لقول النبي عليه «إذا مات العبد إنقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعوله». (١) والله أعلم.

(فتاوى فضيلة الشيخ محمد الصالح العثيمين ٢/ ٣٤)

#### التلبية الجماعية

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

بعض الحجاج يلبُون بصوت جماعي، فيتقدم واحد منهم أو يكون في الوسط أو في الخلف ويلبي ثم يتبعونه بصوت واحد، وهذا لم يرد عن الصحابة رضي الله عنهم، بل قال أنس بن مالك: كنا مع النبي على الله عني في حجة الوداع - فمنا المكبر، ومنا المهلّل، ومنا الملبّي، وهذا هو المشروع للمسلمين؛ أن يلبي كل واحد بنفسه، وألا يكون له تعلق بغيره.

(فقه العبادات ص٣٤٣)

سؤال: ما حكم التلبية الجماعية للحجاج؟ حيث أحدهم

<sup>(1)</sup> amba (1781).

يلبي والآخرين يتبعونه

جواب: لايجوز ذلك لعدم وروده عن النبي ﷺ، ولا عن خلفائه الراشدين رضوان الله عليهم، بل هو بدعة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم ٥٦٠٩)

# التلفظ بالنية في الحج والعمرة

سؤال: هل يجوز التلفظ بالنية لأداء العمرة أو الحج أو الطواف والسعي بالبيت الحرام.. ومتى يجوز التلفظ بها؟.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۵۰۸۹) ومسلم (۱۲۰۷) (۱۲۰۸).

ينذر في قلبه لم يكن ذلك نذراً ولا ينعقد النذر، ولما كان الحج مثل النذر في لزوم الوفاء عند الشروع فيه أمرها النبي عليه الصلاة والسلام أن تشترط بلسانها وأن تقول: «إن حبسني حابس فمحلي حيث حبستني»، وأما ماثبت به الحديث عن رسول الله على من قوله: «إن جبريل أتاني وقال صل في هذا الوادي المبارك وقل عمرة في حجة أو عمرة وحجة»(۱) فليس معنى ذلك أنه يتلفظ بالنية، ولكن معنى ذلك أنه يذكر نسكه في تلبيته، وإلا فالنبي عليه الصلاة والسلام ماتلفظ بالنية.

(مجلة الدعوة عدد ١٣٤٤ ص٢٩) (فضيلة الشيخ ابن عثيمين)

#### التمسح بجدران الكعبة وكسوتها والمقام والحجر

سؤال: في أثناء الطواف يُشاهد بعض الناس يمسحون بجدار الكعبة وبكسوتها، وبالمقام والحجر، فما حكم ذلك العمل؟.

جواب: هذا العمل يفعله الناس، يريدون به التقرب إلى الله عز وجل والتعبد له، وكل عمل تريد به التقرب إلى الله والتعبد له، وليس له أصل في الشرع فإنه بدعة، حذر منه النبي ﷺ فقال: «إياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة»(٢).

<sup>(</sup>١) البخاري (١٥٣٤).

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

ولم يرد عن النبي على أنه مسح سوى الركن اليماني والحجر الأسود. وعليه فإذا مسح الإنسان أي ركن من أركان الكعبة أو جهة من جهاتها، غير الركن اليماني والحجر الأسود، فإنه يعتبر مبتدعاً، ولما رأى عبدالله بن عباس رضي الله عنهما معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه يمسح الركنين الشماليين، نهاه، فقال له معاوية رضي الله عنه: ليس شيء من البيت مهجوراً، فقال ابن عباس رضي الله عنهما: ﴿ لَقَدْ كَانَلُكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسَوَةً حَسَنَةً ﴾ (١)، ولقد رأيت النبي على يمسح الركنين اليمانيين، يعني الركن اليماني والحجر الأسود، فرجع معاوية رضي الله عنه إلى قول ابن عباس، والحجر الأسود، فرجع معاوية رضي الله عنه إلى قول ابن عباس، لقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَلُكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسُوةً حَسَنَةً ﴾ (٢).

ومن باب أولى في البدعة، مايفعله بعض الناس من التمسح بمقام إبراهيم، فإن ذلك لم يرد عن النبي عليه أنه تمسح في أي جهة من جهات المقام. وكذلك مايفعله بعض الناس من التمسح بزمزم، والتمسح بأعمدة الرواق. وكل ذلك مما لم يرد عن النبي فكله بدعة، وكل بدعة ضلالة.

(دليل الأخطاء التي يقع فيها الحاج والمعتمر ص٤٢) (الشيخ ابن عثيمين)

### التمسك بأستار الكعبة

سؤال: ما حكم الذين يتمسكون بأستار الكعبة ويدعون طويلاً؟.

سورة الأحزاب، الآية: (٢١».

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: (٢١».

جواب: هؤلاء أيضاً عملهم لا أصل له في السنة، وهو بدعة ينبغي على طالب العلم أن يبين لهم هذا، وأنه ليس من هدي النبي وأما الالتزام بين الحجر الأسود وبين الكعبة، فهذا قد ورد عن الصحابة رضي الله عنهم فعله، ولا بأس به، لكن مع المزاحمة والضيق كما يشاهد اليوم، لا ينبغي للإنسان أن يفعل ما يتأذى به أو يؤذي به غيره، في أمر ليس من الواجبات.

(دليل الأخطاء التي يقع فيها الحاج والمعتمر ص٤٣) (الشيخ ابن عثيمين)

### الدعاء الجماعي في الطواف

سؤال: هناك بعض الأخطاء التي تقع في الطواف ماهي هذه الأخطاء.. ؟

جواب: ١- كثير من الحجاج يلتزم أدعية خاصة في الطواف يقرؤها من مناسك، وقد يكون مجموعات منهم يتلقونها من قاريء يلقنهم إياها ويرددونها بصوت جماعي، وهذا خطأ من ناحيتين:

الأولى: أنه التزام دعاء لم يرد التزامه في هذا الموطن لأنه لم يرد عن النبي عليه في الطواف دعاء خاص.

الثاني: أن الدعاء الجماعي بدعة وفيه تشويش على الطائفين، والمشروع أن يدعو كل شخص لنفسه وبدون رفع صوته. ٢- بعض الحجاج يُقبِّل الركن اليماني، وهذا خطأ لأن

٢- بعض الحجاج يُقبَل الركن اليماني، وهذا خطا لان الركن اليماني يستلم باليد فقط ولا يُقبَّل، وإنما يُقبَّل الحجر

الأسود، فالحجر الأسود يستلم ويُقبَّل إن أمكن أو يشار مع الزحمة إليه والركن اليماني يستلم ولا يقبل ولا يشار إليه عند الزحمة، وبقية الأركان لا تستلم ولا تُقبَّل.

(الفتاوي فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ۲/۳۰)

#### دعاء المقام

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

من البدع مايفعله بعض الناس حيث يقوم عند مقام إبراهيم، ويدعو دعاء طويلاً يسمَّى دعاء المقام، وهذا لا أصل له أبداً في سنة الرسول على فهو من البدع التي يُنهى عنها، وفيه مع كونه بدعة – وكل بدعة ضلالة – أن بعض الناس يمسك كتاباً فيه هذا الدعاء، ويبدأ يدعو به بصوت مرتفع ويؤمَّنُ عليه من خلفه، وهذا بدعة إلى بدعة، وفيه أيضاً تشويشٌ على المصلين حول المقام، والتشويش على المصلين حول المقام، والتشويش على المصلين على المصلين عنه.

(فقه العبادات ص٣٥٦)

#### رجوع القهقرى بعد الطواف

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

بعض الناس إذا طاف للوداع وأراد الخروج من المسجد رجع القهقرى، أي رجع على قفاه، يزعم أنه يتحاشى بذلك تولية البيت ظهره، أي تولية الكعبة ظهره، وهذا بدعة لم يفعله رسول

الله ﷺ ولا أحد من أصحابه، ورسول الله ﷺ أشد منا تعظيماً لله تعلى ولبيته، ولو كان هذا من تعظيم الله وبيته لفعله ﷺ، وحينئذ فإن السنة إذا طاف الإنسان للوداع أن يخرج على وجهه ولو ولّى البيت ظهره في هذه الحالة.

ومن الخطأ أيضاً: أن بعض الناس إذا طاف للوداع ثم انصرف ووصل إلى باب المسجد الحرام اتجه إلى الكعبة وكأنه يودعها، فيدعو أو يُسلَّم أو ما أشبه ذلك، وهذا من البدع أيضاً لأن الرسول ﷺ لم يفعله، ولو كان خيراً لفعله النبي ﷺ.

(فقه العبادات ص ٤٠١)

# زيارة المساجد السبعة أو مسجد الغمامة أو غيرها من المزارات

سؤال: ماحكم زيارة المساجد السبعة، أو مسجد الغمامة، أو بعض هذه المزارات التي يزورها بعض الحجاج؟.

جواب: نحن ذكرنا أنه لا يُزار سوى هذه الخمسة التي هي: مسجد النبي ﷺ، وقبره وقبر صاحبيه، وهذه القبور الثلاثة في مكان واحد، والبقيع وفيه قبر عثمان بن عفان رضي الله عنه، وشهداء أُحد وفيهم قبر حمزة بن عبدالمطلب رضي الله عنه، ومسجد قباء، وماعدا ذلك فإنه لا يزار، وماأشرت إليه من المساجد السبعة، أو غيرها مما لم تذكر، فكل هذا لا أصل

لزيارته، وزيارته بقصد التعبد لله تعالى بدعة، لأن ذلك لم يرد عن النبي ﷺ، ولا يجوز لأحد أن يثبت لزمان أو مكان أو عمل أنَّ فعله أو قصده قُربة إلا بدليل من الشرع.

(دليل الأخطاء التي يقع فيها الحاج والمعتمر ص١١٣) (الشيخ ابن عثيمين)

# السعي في غير نسك «في غير حج أو عمرة»

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

بعض الناس يتعبد لله تعالى بالسعي بين الصفا والمروة في غير نسك، أي في غير حج ولا عمرة، يظنُ أن التطوع بالسعي مشروع كالتطوع بالطواف، وهذا أيضاً خطأ، والذي يدلنا على هذا أنك تجد بعض الناس في زمن العمرة – أي في غير زمن الحج يسعى بين الصفا والمروة بدون أن يكون عليه ثياب الإحرام، مما يدلُ على أنه مُحل، فإذا سألته: لماذا تفعل ذلك؟ قال لأني أتعبد لله عز وجل بالسعي كما أتعبد بالطواف، وهذا جهل مركّب؛ جهل مركّب لأنه صار جاهلاً بحكم الله وجاهلاً بحاله، حيث يظن أنه عالم وليس هو بعالم، أما إذا كان السعي في زمن الحج بعد الوقوف بعرفة، فيمكن أن يسعى الإنسان وعليه ثيابه المعتادة، لأنه يتحلل برمي جمرة العقبة يوم العيد وبالحلق أو التقصير، ثم يلبس يتعلل برمي جمرة العقبة يوم العيد وبالحلق أو التقصير، ثم يلبس ينابه ويأتي إلى مكة ليطوف ويسعى بثيابه المعتادة.

على كل حال أقول: إن بعض الناس يتعبد لله تعالى بالسعي من غير حج ولا عمرة، وهذا لا أصل له، بل هو بدعة، ولا يقع في الغالب إلا من شخص جاهل لكنه يعتبر من الأخطاء في السعى.

(فقه العبادات ص٣٦٤)

### الصعود إلى غار جبل النور

سؤال: يقع حوادث سقوط بعض الحجاج أثناء صعودهم لجبل النور ونزولهم من الغار، ويقترح بعض الناس القيام بعمل درج يؤدي إلى موقع الغار مع قفل جميع الجهات بشبك حديدي يمنع دخول أي أحد إلا من الطريق المخصص للصعود والنزول.

جواب: الصعود إلى الغار المذكور ليس من شعائر الحج، ولامن سنن الإسلام، بل إنه بدعة، وذريعة من ذرائع الشرك بالله، وعليه ينبغي أن يمنع الناس من الصعود له، ولايوضع له درج، ولايسهل الصعود له؛ عملاً بقول النبي علي المناه أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»(١) متفق على صحته، وقد مضى على بدء نزول الوحي وظهور الإسلام أكثر من أربعة عشر قرناً، ولم نعلم أن أحداً من خلفاء رسول الله علي الله ولا صحابته، ولاأئمة المسلمين

البخاري (۲۲۹۷) مسلم (۱۷۱۸).

الذين ولوا أمر المشاعر خلال حقب التاريخ الماضية أنه فعل ذلك، والخير كل الخير في اتباعهم والسير على نهجهم؛ حسبة لله تعالى، ووفق منهاج رسوله، وسداً لذرائع الشرك.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء الفتوى رقم ٥٣٠٣)

# الطواف بقبر النبي عليه السلام والتمسح بالمحراب والمنبر وجدران المسجد النبوى

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

بعض الزائرين للمسجد النبوي يطوفون بقبر النبي عَلَيْهُ، ويتمسحون بشباك الحجرة وجدرانها، وربما قبلوها بشفاههم ووضعوا خدودهم عليها! وكل هذا من البدع المنكرة؛ فإن الطواف بغير الكعبة بدعة محرمة، وكذلك الاستلام والتقبيل ووضع الخدود إنما يشرع في مكانه من الكعبة؛ فالتعبد لله تعالى بمثل ذلك في جدران الحجرة لا يُزيد المرء من الله إلا بعداً.

(دليل الأخطاء التي يقع فيها الحاج والمعتمر ص١٠٧)

وقال فضيلته:

بعض الزائرين يتمسح بالمحراب والمنبر وجدران المسجد

وكل هذا من البدع.

(المرجع السابق ص١٠٨)

## عقد خطبتين في عرفة

سؤال: لاحظنا أن بعض الحجاج الذين لا يتمكنون من الصلاة في مسجد نمرة يصلون في أماكنهم ويقوم أحدهم بإلقاء الخطبة والصلاة بهم كما في المسجد فهل يجوز عقد خطبتين أو أكثر في عرفة؟

جواب: الخطبة في يوم عرفة خطبة واحدة يقوم بها إمام المسلمين أو نائبه في مكان واحد وهو نمرة وليست مشروعة على كل مجموعة من الحجاج وإنما بقية الحجاج الذين لا يحضرون مع الإمام في مكان الخطبة يصلون الظهر والعصر جمعاً وقصراً. جمع تقديم، بدون خطبة ومافعله هؤلاء الذين ذكرهم السائل تعتبر بدعة لا يجوز فعله ويجب تركه والنهي عنه وبالإمكان سماع الخطبة من المسجد بواسطة المذياع.

(الفتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ۲/۲۰)

### غسل حصى الجمار؟

سؤال: ماحكم غسل حصى الجمار؟

جواب: لا يُغسل، بل إذا غسله الإنسان على سبيل التعبد

لله، كان هذا بدعة، لأن النبي ﷺ لم يفعله.

(فقه العبادات رقم ٦٤٦)(الشيخ ابن عثيمين)

#### قراءة المنسك

سؤال: نرجو من فضيلتكم توضيح حكم استعمال هذا الكتاب الذي يستخدمه الناس للقراءة منه أثناء الأشواط في العمرة أو الحج. ولم يرد هذا الدعاء الذي فيه عن النبي على الله المعلم ا

جواب: السائل يشير إلى منسك صغير يحمله الحجّاج والعمّار مكتوب فيه لكل شوط دعاء. دعاء الشوط الأول، دعاء الشوط الثاني، الثالث إلى آخره وهذه بدعة باتفاق الفقهاء، بدعة لا تزيدك من الله إلا بعداً لقول النبي ﷺ: «إياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار»(١).

أين هذه الأدعية من البخاري، مسلم، أبي داود، النسائي، ابن ماجه، الترمذي، وغير ذلك من المسانيد والسنن؟ أين فيها هذا الدعاء لكل شوط ولذلك أنا أقول للأخ السائل: إن استعمال هذه الأدعية لا يزيد الإنسان من الله إلا بُعداً ولا يزيده إلا ضلالاً لكن يقول: ماذا أقول: الحمد لله قل ماتريد على ربك، اسأل ربك ماتريد من حاجات في نفسك، أشخاص في نفسك تريد الدعاء

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

لهم، ادع لأهلك، لإخوانك المسلمين، ادع بما شئت.

فليسأل أحدكم ربه حتى شراك نعله. كرر إذا نفد ماعندك من أدعية، فالإلحاح في الدعاء مطلوب، والنبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم، كان إذا دعا، دعا ثلاثاً.

وإن تقرأ القرآن. فالأمر واسع. أما أن تحمل هذه البدعة وتتقرب بها إلى الله فهذا خطأ ثم إن في هذه الكتيبات من الأدعية ماليس بمشروع أصلاً. ومنها ما لا يعرف معناه من قرأه حتى الذي يقرأه مايعرف معناه حتى نسمع أناساً يقلبون الكلمات.

(اللقاء الشهري ٧/ ٤٠) (الشيخ ابن عثيمين)

# لزوم الحجاج بيوتهم أسبوعاً بعد الحج

سؤال: إن الحجاج عند رجوعهم من البقاع المقدسة إلى بلدانهم يلزمون بيوتهم أسبوعاً لايخرجون، لالقضاء حوائجهم، ولا إلى الصلاة، وينكب الناس عليهم لدعائهم. هل هذا من السنة؟

جواب: ليس ذلك بسنة، بل هو بدعة، ومن ادعى أنه سنة فقد أخطأ، وأما جلوسهم في بيوتهم عن أداء الصلاة في الجماعة في المسجد فلا يجوز، إلا لعذر شرعي، وليس ما ذكر بعذر، فهم آثمون في تخلفهم عن الصلاة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية السؤال الرابع من الفتوى رقم ٥٧٤١)

#### المسيرات في موسم الحج باسم «البراءة»

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

الحمد لله وصلى الله وسلم على رسوله محمد بن عبدالله وعلى آله وصحابته ومن اهتدى بهداه أما بعد:

فإن الله أوجب على عباده المؤمنين البراءة من المشركين في كل وقت وأنزل في ذلك قوله سبحانه: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسُوةً حَسَنَةً فِي إِلَا مِرْءَ وَأَ مِنكُمْ وَمِمّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبِدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةُ وَٱلْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُؤْمِنُواْ بِاللّهِ وَحْدَهُ وَ (١).

وأنزل في ذلك سبحانه في آخر حياة النبي ﷺ قوله عز وجل: ﴿ بَرَآءَةٌ مِّنَ ٱلمُشْرِكِينَ ۞ ﴿ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى ٱلَّذِينَ عَاهَدَتُم مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ ﴿ (٢) الآيات.

وصحت الأحاديث عن رسول الله ﷺ أنه بعث الصديق رضي الله عنه عام تسع من الهجرة يقيم للناس حجهم ويعلن البراءة من المشركين ثم اتبعه بعلي رضي الله عنه ليبلغ الناس ذلك، وبعث الصديق رضي الله عنه مؤذنين مع علي رضي الله عنه ينادون في الناس بكلمات أربع لا يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة ولا يحج بعد

<sup>(</sup>١) سورة الممتحنة، الآية: «٤».

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: «١».

هذا العام مشرك ولا يطوف بالبيت عريان ومن كان له عند رسول الله عهد فأجله إلى مدته ومن لم يكن له عهد فله أربعة أشهر يسيح في الأرض كما قال عز وجل ﴿ فَسِيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَرَّبَعَةَ أَشَهُرٍ ﴾ (١) الآية، وبعدها أمر النبي ﷺ بقتال المشركين إذا لم يسلموا كما قال الله عز وجل في سورة التوبة:

﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَهُرُ ٱلْخُرُمُ ﴿ (٢) يعني الأربعة التي أجلها لهم عليه الصلاة والسلام في أصح قولي أهل العلم في تفسير الأشهر المذكورة في هذه الآية.

﴿ فَآقَنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدِتْمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَآخَصُرُوهُمْ وَآقَمُدُواْ لَهُمْ كَا لَهُمْ كَا مَرْصَدُ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ دَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ دَّحِيمٌ ﴾ (٣).

هذا هو المشروع في أمر البراءة وهو الذي أوضحته الأحاديث عن النبي على وبينه علماء التفسير في أول تفسير سورة براءة «التوبة». أما القيام بالمسيرات والمظاهرات في موسم الحج في مكة المكرمة أو غيرها لإعلان البراءة من المشركين فذلك بدعة لا أصل لها ويترتب عليه فساد كبير وشر عظيم.

سورة التوبة، الآية: (٢).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: «٥».

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: (٥».

فالواجب على كل من كان يفعله تركه والواجب على الدولة وفقها الله منعه لكونه بدعة لا أساس لها في الشرع المطهر ولما يترتب على ذلك من أنواع الفساد والشر والأذى للحجيج وغيرهم والله سبحانه يقول في كتابه الكريم: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللّهَ فَٱتَبِعُونِ مُنتُمُ اللّهُ ﴾ (١) الآية.

ولم يكن هذا العمل من سيرته عليه الصلاة والسلام ولا من سيرة أصحابه رضي الله عنهم ولو كان خيراً لسبقونا إليه. وقال سبحانه: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُو الشَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِّينِ مَالَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللهُ ﴾ (٢) وقال عز وجل: ﴿ وَمَا ءَائكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَدُمُ عَنْهُ فَاننَهُوا ﴾ (٣) وقال الرسول ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (٤) متفق على صحته.

وقال عليه الصلاة والسلام في الحديث الصحيح عن جابر رضي الله عنه في خطبة الجمعة «أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد علي وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة»(٥) أخرجه مسلم في صحيحه.

سورة آل عمران، الآية: «٣١».

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: «۲۱».

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية: «٧».

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٥) مسلم (٨٦٧).

وقال عليه الصلاة والسلام: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (١) أخرجه مسلم أيضاً وقال عليه في حجة الوداع: «خذوا عني مناسككم» (٢) ولم يفعل عليه مسيرات ولا مظاهرات في حجة الوداع وهكذا أصحابه بعده رضي الله عنهم.

فيكون أحداث ذلك في موسم الحج من البدع في الدين التي حذر منها النبي على وإنما الذي فعله عليه الصلاة والسلام بعد نزول سورة التوبة هو بعث المنادين في عام تسع من الهجرة ليبلغوا الناس انه لا يحج بعد هذا العام، يعني عام تسع، مشرك ولا يطوف بالبيت عريان، وإنه لا يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة مع نبذ العهود التي للمشركين بعد أربعة أشهر إلا من كان له عهد أكثر من ذلك فهو إلى مدته.

ولم يفعل ﷺ هذا التأذين في حجة الوداع لحصول المقصود بما أمر به من التأذين في عام تسع.

والخير كله والسعادة في الدنيا والآخرة في اتباع النبي ﷺ والسير على سنته وسلوك مسلك أصحابه رضي الله عنهم لأنهم الفرقة الناجية والطائفة المنصورة هم واتباعهم بإحسان كما قال الله عز وجل: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۲۹۷).

بِإِحْسَنِ رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـذَ لَمُثُمَّ جَنَّنَتٍ تَجَـٰرِي تَحَتْهَا الْأَنْهَارُ خَلَامِينَ فِيهَا أَبَدَأُ ذَالِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴿(١) .

والله المسؤول أن يوفقنا وجميع المسلمين للعلم النافع والعمل الصالح والفقه في الدين والسير على منهج سيد المرسلين وأصحابه المرضيين واتباعهم بإحسان إلى يوم الدين وأن يعيذنا وجميع المسلمين من مضلات الفتن ونزغات الشيطان ومن البدع في الدين، إنه ولي ذلك والقادر عليه وصلى الله وسلم على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه.

(مجلة الدعوة عدد ١٥٣٩ ص١١)

## النطق بالنية عند إرادة السعى

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

بعض الحجاج إذا أقبل على الصفا قال: إني نويت أن أسعى سبعة أشواط لله تعالى، ويعين النسك الذي يسعى فيه، يقول ذلك أحياناً إذا أقبل على الصفا، وأحياناً إذا صعد على الصفا، وقد سبق أن النطق بالنية من البدع، لأن الرسول على لم ينطق بالنية لا سراً ولا جهراً. وقد قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُوةً صَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللهَ وَالْمَوْمَ الْلَا خِرُونَكُرُ اللهَ كَيْمِرا اللهِ على النبي

سورة التوبة، الآية: «١٠٠».

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: (٢١».

عَلَيْهُ: «إن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد، وشر الأمور محدثاتها»(١).

(فقه العبادات ص٣٥٩)

#### النطق بالنية عند إرادة الطواف

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

النطق بالنية عند إرادة الطواف، تجد الحاج يقف مستقبل الحجر إذا أراد الطواف فيقول: اللهم إني نويت أطوف سبعة أشواط للعمرة، أو اللهم إني نويت أن أطوف سبعة أشواط للحج، أو اللهم إني نويت أن أطوف سبعة أشواط تقرباً إليك.

والتلفظ بالنية بدعة، لأن الرسول ﷺ لم يفعله، ولم يأمر أمته به، وكل من تعبد لله بأمر لم يتعبد به رسول الله ﷺ ولم يأمر أمته به، فقد ابتدع في دين الله ماليس منه، فالتلفظ بالنية عند الطواف خطأ وبدعة، وكما أنه خطأ من ناحية الشرع فهو خطأ من ناحية العقل، فما الداعي إلى أن تتلفظ بالنية مع أن النية بينك ناحية العقل، فما الداعي إلى أن تتلفظ بالنية مع أن النية بينك وبين ربك، والله سبحانه وتعالى عالم بما في الصدور وعالم بأنك سوف تطوف هذا الطواف، وإذا كان الله سبحانه وتعالى عالم بذلك فلا حاجة أن تظهر هذا لعباد الله، فإن قلت: أنا أقوله بذلك فلا حاجة أن تظهر هذا لعباد الله، فإن قلت: أنا أقوله

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۷۸).

بلساني ليطابق مافي قلبي، قلنا: العبادات لا تثبت بالأقيسة. والنبي ﷺ قد طاف قبلك ولم يتكلم بالنية عند طوافه، والصحابة رضي الله عنهم قد طافوا قبلك ولم يتكلموا بالنية عند طوافهم، ولا عند غيره من العبادات. فهذا خطأ.

(فقه العبادات ص٣٤٥) (الشيخ ابن عثيمين)

# وضع أهل الحاج سرير وغسله وفرشه وتعطيره ومنع الناس من الجلوس عليه حتى يرجع الحاج ويجلس عليه

سؤال: إن في بلدنا إذا ذهب أحد للحج يضع أهل الحاج له قعاده أو سرير نوم ويغسلونه ثم يفرشونه بالفراش ويعطرونه ويضعون على جنوبه فلوساً وقوارير عطر ثم يمنعون الناس بالجلوس عليها ويقولون هذه توقف إلى أن يأتي الحاج من الحج ويجلس عليها وبعد ذلك يجلس من يشاء الجلوس فأرجو الحل على هذه العادة ولكم الشكر الجزيل ونفع بكم الأمة الإسلامية.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

ماذكرته من عمل أهل الحاج لمن عزم على الحج منهم من وضع سرير ونحوه وغسله وفرشه وتعطيره. ثم منع الناس من الجلوس عليه حتى يرجع الحاج ويجلس عليه ثم الإذن بالجلوس عليه لمن شاء هذا من البدع المحدثة والتشريع الذي لم يأمر به

الله، وقد قال الله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَ وَاللَّهُمْ مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَذَا بِهِ اللَّهُ ﴾ (١) وثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «من أحدث في أمرنا ماليس منه فهو رد» (٢) متفق على صحته، وقال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (٣) رواه مسلم.

وعلى هذا يجب على من يعمل ماذكرت أن يتركه لأنه منكر وأن يتوب إلى الله مما سلف.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٥٩٥٤)

\* \* \* \*

سورة الشورى، الآية: «٢١».

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

# الحسروز



## وضع الحروز والتمائم للحيوانات

سؤال: هل وضع الحروز والتمائم للحيوانات بدعة؟.

جواب: نعم بدعة ووسيلة إلى الشرك لقوله ﷺ: «لا يبقين في رقبة بعير قلادة من وتر إلا قطعت» (۱) ولقوله: «من تعلق تميمة فلا أتم الله له ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له» (۲) وقوله: «من تعلق شيئاوكل إليه» (۳) وقوله: «من تعلق تميمة فقد أشرك» (٤) فهذه أدلة تدل على أن الحروز التي تعلق في الرقاب على الدواب لاعتقاد أنها تدفع الضرر أو ترفعه فهي حرام لأنها شرك أو وسيلة من وسائله. والله أعلم.

(الشيخ ابن جبرين)

البخاری (۳۰۰۵) ومسلم (۲۱۱۵).

<sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ١٥٤/٤ وابن حبان (١٤١٣) ومستدرك الحاكم ٢١٦/٤ ومسند أبي يعلى (١٧٥٩) والترغيب والترهيب ٣٠٦/٤ وقال المنذري: إسناده جيد ومجمع الزوائد ١٠٣/٥ وقال الهيثمي: رواه أحمد وأبو يعلى والطبراني ورجالهم ثقات وانظر سلسلة الأحاديث الضعيفة (١٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) الترمذي (٢٠٧٢) ومسند الإمام أحمد ٣١٠/٤ ومستدرك الحاكم ٢١٦/٤ وصحيح سنن الترمذي (١٦٩١).

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد ١٥٦/٤ ومستدرك الحاكم ٢١٩/٤ ومجمع الزوائد ١٠٣/٥ وقال الهيثمي: رواه أحمد والطبراني ورجال أحمد ثقات وسلسلة الأحاديث الصحيحة (٤٩٢).

الخــــروج

سؤال: ماحكم من يخرجون إلى خارج البلدان الإسلامية بدعوى الدعوة وهم لم يطلبوا العلم أبداً يحثون على ذلك ويرددون شعارات غريبة ويدعون أن من يخرج في سبيل الله للدعوة سيلهمه الله ويدعون أن العلم ليس شرطاً أساسياً وأنت تعلم أن الخارج إلى خارج البلدان الإسلامية سيجد مذاهب وديانات وأسئلة توجه إلى الداعي. ألا ترى يافضيلة الشيخ أن الخارج في سبيل الله لابد أن يكون معه علم شرعي لكي يواجه الناس وخصوصاً الذين يهاجمون مجدد الدعوة الشيخ الإمام محمد الناس وخصوصاً الذين يهاجمون مجدد الدعوة الشيخ الإمام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله؟ أرجو الإجابة على سؤالي لكي تعم الفائدة؟ جزاكم الله خيراً.

جواب: الخروج في سبيل الله ليس هو الخروج الذي يعنونه الآن، الخروج في سبيل الله هو الخروج للغزو، أما مايسمونه الآن بالخروج فهذا بدعة لم يرد عن السلف، وخروج الإنسان يدعو إلى الله غير مقيد في أيام معينة، بل يدعو إلى الله حسب امكاناته ومقدرته بدون أن يتقيد بجماعة أو يتقيد بأربعين يوماً أو أقل أو أكثر.

وكذلك مما يجب على الداعية أن يكون ذا علم، فلا يجوز للإنسان أن يدعو إلى الله وهو جاهل قال تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ مَا سَبِيلِيَ

أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾ (١).

أي على علم لأن الداعية لابد أن يعرف مايدعو إليه من واجب ومستحب ومحرم ومكروه ويعرف ماهو الشرك والمعصية والكفر والفسوق والعصيان، ويعرف درجات الانكار وكيفيته والخروج الذي يشغل عن طلب العلم عمل باطل لأن طلب العلم فريضة وهو لا يحصل إلا بالتعلم، لا يحصل بالإلهام هذا من خرافات الصوفية الضالة. لأن العمل بدون علم ضلال والطمع بحصول العلم بدون تعلم وهم خاطيء.

(مجلة الدعوة عدد١٥٦٧ ص٤٦) (الشيخ ابن فوزان)

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف، الآية: «۱۰۸».

# الدعاء والذكر



# الاجتماع على الذكر بصوت جماعي وقول: «الله الله أو هو هو»

سؤال: لنا جماعة هم أصحاب الطريقة التيجانية يجتمعون كل يوم جمعة ويوم الاثنين ويذكرون الله بهذا الذكر: لا إله إلا الله، ويقولون في النهاية: الله، الله بصوت عالٍ فما حكم عملهم هذا؟

جواب: هذه العقيدة التيجانية من العقائد المبتدعة والطرق المنكرة، وفيها منكرات كثيرة، وبدع كثيرة، ومحرمات شركية يجب تركها، ولايؤخذ منها إلا ما وافق الشرع المطهر الذي جاء به نبينا محمد عليه الصلاة والسلام.

والاجتماع على الذكر بصوت جماعي لاأصل له في الشرع، وهكذا الاجتماع بقول: الله. الله، أو: هو. هو، إنما الذكر الشرعي أن يقول: لاإله إلا الله فهذا هو الذكر الشرعي، أو سبحان الله، والحمد لله، والله أكبر، ولاحول ولاقوة إلا بالله، أستغفر الله، اللهم اغفر لي أما الاجتماع بصوت واحد: لا إله إلا الله أو: الله، أو: هو، هو؛ فهذا لاأصل له، بل هو من البدع المحدثة.

فالواجب على المسلمين ترك البدع، لأن الرسول عليه الصلاة والسلام يقول: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) يعني فهو مردود ويقول: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

فهو رد<sup>»(۱)</sup>.

ويقول أيضاً عليه الصلاة والسلام: «وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة» (٢) وكان يخطب في الجمعة علي فيقول: «أما بعد فإن أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد علي ، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة» (٣).

فالواجب على المسلمين أن يحذروا البدع كلها سواء كانت تيجانية أو غيرها، وأن يلتزموا بما شرعه الله على لسان نبيه ورسوله محمد عليه الصلاة والسلام، هذا هو الواجب على المسلمين، كما قال الله عز وجل: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنّهُ فَانَنَهُواً ﴾ (٤)، وقال سبحانه وتعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَلِيمُولُ ﴾ (٥) وقال عز الرَّسُولُ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ (٥) وقال عز وجل: ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمْهُ وَ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ (٥) وقال عز وجل: ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمْهُ وَ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ (٥) وقال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلُوةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولُ لَعَلَّاكُمْ مُرَّمُونَ ﴿ (٧).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

 <sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبو داود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن
 ماجه (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٨٦٧).

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر الآية: «٧».

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: «٩٥».

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: «۱۰».

<sup>(</sup>٧) سورة النور، الآية: «٥٦».

فالواجب على أهل الإسلام من الرجال والنساء طاعة الله ورسوله والحذر من البدع في الدين، بل الله كفانا سبحانه وتعالى، وأتم لنا النعمة وأكمل لنا الدين، كما قال عز وجل: ﴿ الْيَوْمَ أَكُملَتُ لَكُمْ دِينَا كُمْ وَالْمَلُمُ دِينَا ﴾ (١). فالإسلام الذي رضيه الله وأكمله لنا علينا أن نلتزم به وأن نستقيم عليه وأن نحافظ عليه، وألا نحدث في الدين ما لم يأذن به الله ونسأل الله للجميع الهداية.

(فتاوی نور علی الدرب ۱/۳۵۸) (الشیخ ابن باز)

#### الاجتماع لقراءة ورد الصباح والمساء

سؤال: إذا خرج بعض الإخوان لرحلة أو لعمرة أو نحوهما، يأمرون أحدهم أو بعضهم يومياً صباحاً ومساءً بقراءة ورد الصباح والمساء الوارد عن الرسول على وبقية الجماعة يستمعون إليه فما حكم ذلك؟.

جواب: كان لرسول الله عَلَيْ أذكار وأدعية يذكر الله ويدعوه بها، صباحاً ومساءً في نفسه، وسمعها منه أصحابه وتعلموها، وذكروا الله ودعوه بها صباحاً ومساءً، كلّ منهم في نفسه منفرداً، اقتداءً برسول الله عَلَيْ ولم ينقل عنه عَلَيْ ولا عن أصحابه رضي الله عنهم - فيما نعلم - أنهم كانوا يقولون تلك الأذكار والأدعية

سورة المائدة الآبة: «٣».

مجتمعين، يقرؤونها جميعاً أو يقرؤها بعضهم ويستمع الآخرون، فينبغي للمسلم أن يهتدي بهدي الرسول على وأصحابه رضي الله عنهم في ذكره ودعائه وكيفية ذلك وفي سائر ماشرعه عليه الصلاة والسلام فإن الخير في اتباعه، والشر كل الشر في مخالفته، والاجتماع لذلك واتخاذه طريقة وعادة من البدع المحدثة وقد قال والاجتماع لذلك واتخاذه طريقة وعادة من البدع المحدثة وقد قال على المرن أحدث في أمرنا ماليس منه فهو رد (١١) وقال وقال واياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة (فتاوى إسلامية ٤/٥١٠) (اللجنة الدائمة)

# الأذكار أو الصلاة على النبي عليه السلام جماعة عقب الصلاة

سؤال: نجد الناس في بعض المساجد في أيام رمضان بين كل ركعتين من صلاة التراويح تجدهم بصوت عال وجماعي يصلون على النبي وعلى الخلفاء الراشدين وأمهات المؤمنين والعشرة المبشرين بالجنة وذلك بترتيب محدد يعرفونه هم فما حكم ذلك؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

 <sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن
 ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

وصحبه.. وبعد:

الأذكار أو الصلاة على النبي ﷺ جماعة عقب الصلاة فريضة أو نافلة أو بين ركعات التراويح بدعة محدثة، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم ٦٢٦٠)

#### إنشاد الشعر بعد الجمعة

سؤال: يقول الناس في كل أسبوع بعد الجمعة أبياتاً هل يجوز أم لا؟ أقول تلك البيوت:

إلهي لست للفردوس أهلاً ولا أقوى على نار الجحيم فهب لي توبة واغفر ذنوبي فانك غافر الذنب العظيم

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

يشرع للمسلم الدعاء والتضرع إلى الله عز وجل في كل وقت

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

وفي جميع أحيانه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِ آَسْتَجِبُ لَكُو ﴾ (١) وقال: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوةَ لَكُو ﴾ (١) وقال: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوةَ اللّه إِذَا دَعَانُ ﴿ (٢) وَفِي الحديث عن النبي ﷺ : «الدعاء هو العبادة» (٣) لكن إنشاد ذلك الشعر بعد الجمعة واتخاذ ذلك سنة ليس بمشروع بل بدعة من البدع الممنوعة. وقد ثبت عن النبي ﷺ ليس بمشروع بل بدعة من البدع الممنوعة. وقد ثبت عن النبي أَنْ قَالَ: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (٤).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٩٩٥٣)

# التحلق ثم التهليل والاستغفار والصلاة على النبى عليه السلام

سؤال: عندنا عادة وهي أن بعض الناس يتحلقون وفي وسطهم منديل أبيض يهللون ويستغفرون ويصلون على النبي عليه ماحكم ذلك؟.

سورة غافر، الآية: «٦٠».

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة، الآية: «۱۸٦».

<sup>(</sup>٣) أبوداود (١٤٧٩) والترمذي (٣٢٤٧) وابن ماجة (٣٨٢٩) وصحيح الجامع (٣٠٠).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

جواب: هذه العادة بدعة لم يفعلها السلف الصالح ولم يفعلها المصطفى عليه الصلاة والسلام ولم يأمر بها ولا أقرها فتكون بدعة يجب تركها لقول النبي على : «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(۱). ولقوله على في خطبة الجمعة: «أما بعد، فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة»(۲)، رواه الإمام مسلم في صحيحه، والأول رواه الشيخان عن عائشة رضي الله عنها.

وقد وقع مثل هذا في عهد ابن مسعود رضي الله عنه رأى أناساً متحلقين ويقول لهم واحد منهم: سبحوا مئة، هللوا مئة. . إلخ. فأنكر عليهم وقال: إنكم لعلى ملة هي أهدى من ملة محمد عليه. أو مفتتحو باب ضلالة؟ فقالوا: ياأبا عبدالرحمن، ما أردنا إلا الخير. فقال لهم رضي الله عنه: كم من مريد للخير لم يصبه. انتهى.

وبما ذكرنا يعلم السائل وغيره أن هذا العمل وأشباهه من البدع المحدثة في الدين، والمشروع للمسلم أن يسبح الله بنفسه ويحمده ويهلله ويثني عليه بما هو أهله في بيته وفي المسجد حيث شاء من غير أن يتخذ حلقات لذلك أو كيفية أخرى ماشرعها الله.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۸۸).

وفق الله المسلمين لما فيه رضاه وموافقة شرعه المطهر إنه خير مسؤول.

(كتاب الدعوة ٢/ ٢٧) (الشيخ ابن باز)

#### التحلق والتسبيح بالحجارة جماعة

سؤال: أنا أعمل بمدرسة في الزلفي، ومعنا جماعة من إخواننا من بنجلاديش والباكستان، وبعد صلاة العشاء يبدأون بالتسبيح بالحجارة، وعدد الحجارة ألف حجر، وهم يجلسون دائرة في المسجد، ويتبادلون الحجارة، وعندما يتبادلونها يقول الواحد منهم: لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين أرجو منكم الإفادة في ذلك وفقكم الله؟

جواب: هذا العمل مبتدع، كون الإنسان مع إخوان له يسبحون ويحمدون ويكبرون، بالحصى أو بغيره، ويتساعدون في هذا الأمر، هذا لايجوز، أما إذا كان الواحد يسبح بينه وبين نفسه، كل واحد بنفسه، ويذكر الله بينه وبين نفسه، بأصابعه، أو بالحجارة، أو بالنوى فلا بأس، لكن بالأصابع أفضل.

أما كونهم يتحلقون ويجتمعون على هذا الأمر، هذا يسبح كذا، وهذا يقول كذا، أو كل واحد عليه قول معروف، إذا فرغ شرع الآخر، فهذا هو الذي أنكره عبدالله بن مسعود رضي الله عنه، حين خرج على قوم في مسجد الكوفة وهم متحلقون، يقول لهم

أحدهم سبحوا مائة، افعلوا كذا فيعدون الحصى فأنكر عليهم، وقال إنكم لعلى ملة هي أهدى من ملة محمد والله أو مفتتحوا باب ضلالة؟! فأنكر عليهم ذلك، فقالوا: يا أبا عبدالرحمن ما أردنا إلا خيراً، فقال رضي الله عنه: كم من مريد للخير لم يصبه، والمقصود أن هذا الفعل من البدع التي أحدثها الناس، لكن إذا أحب أن يذكر الله بينه وبين نفسه في الصف، أي في الصف الأول، أو في الصف الثاني، حسب مجيئه إلى الصلاة أو في ركن من أركان المسجد، أو في أي محل في بيته فلا بأس بأن يذكر الله بينه وبين ربه، يسبح، ويهلل، ويستغفر، ويدعو ربه، يعد بأصابعه أو لا يعد كل ذلك لابأس به، وإن عد بالنوى أو غيره فلا حرج، لكن الأصابع أفضل.

(فتاوی نور علی الدرب ۱/ ۳۷۱)(الشیخ ابن باز)

# ترديد لفظ الجلالة مع التمايل يميناً ويساراً

سؤال: هل الذكر الذي يعمله بعض الناس في مصر وأريافها من الدين؛ مثلاً يقفون ويتمايلون يميناً ويساراً ويذكرون لفظ الجلالة؟

**جواب**: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

هذا العمل لا نعلم له أصلاً في دين الله بل هو بدعة ومخالفة

لشرع الله يجب إنكارها على من يعملها ولا سيما مع القدرة على ذلك، لقول النبي على «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (١) متفق على صحته من حديث عائشة رضي الله عنها وفي الباب أحاديث أخرى صحيحة مثله في المعنى.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ٣٢٣٢)

#### التسبيح بالمسبحة

سؤال: ماحكم التسبيح بالمسبحة؟

جواب: لا نعلم أصلاً في الشرع المطهر للتسبيح بالمسبحة، فالأولى عدم التسبيح بها والاقتصار على المشروع في ذلك وهو التسبيح بالأنامل.

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ٢/٣٦٦) (الشيخ ابن باز)

سؤال: ماحكم المسبحة بقصد تذكير حاملها باسم الله؟ .

جواب: المسبحة إذا اتخذها الإنسان يعتقد أن في استعمالها فضيلة وأنها من وسائل ذكر الله عز وجل فهذا بدعة. أما إذا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

استعملها الإنسان من باب المباحات أو ليعد بها الأشياء التي يحتاج إلى عدها فهذا من الأمور المباحة أما اتخاذها ديناً وقربة فهذا يعتبر من البدع المحدثة.

والأفضل أن يُسبح ويعد التسبيح بعقد أصابعه أو غير ذلك هذا الذي ينبغي، أما إتخاذ المسبحة على أنها فيها فضيلة كما يعتقد بعض الصوفية وأتباعهم ولذلك تجدهم يحملون هذه المسابح الضخمة ويعلقونها في رقابهم، وهذا يدخل في الرياء من ناحية وهو لا أصل له في الشرع فاستخدامه واستعماله يصبح من البدع المحدثة.

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ١/١٨)

#### تكرار لفظ «يالطيف» عقب أسماء الله الحسنى

سؤال: لدينا جماعة بالمسجد تكرر لفظ «يالطيف» عقب أسماء الله الحسنى ١٢٢ مرة فهل هذا مشروع؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

لا يجوز ذلك لعدم وروده عنه ﷺ، وقد ثبت عنه أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) وفي لفظ «من

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲٦٩٧) ومسلم (۱۷۱۸).

# عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الخامس من الفتوى رقم ٧٩٨٧)

#### حمد الله بعد التجشوء والتعوذ بعد التثاؤب

سؤال: فضيلة الشيخ: إذا تجشأ الإنسان أو تثاءب هل هناك ذكر معين يقوله؟.

الجواب: العامة إذا تجشأ أحدهم قال: الحمد لله ولكن لم يرد أن التجشؤ سبب للحمد، كذلك إذا تثاءبوا، قالوا: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، وهذا لا أصل له، لم يرد عن النبي، عليه الصلاة والسلام، أنه كان يفعل ذلك لكن قد يقول قائل: أليس التجشؤ نعمة والنعمة يستحق الله – عز وجل – عليها الحمد؟ قلنا: بلى هو نعمة ولكن لم يرد عن النبي، عليه الصلاة والسلام، أنه كان يحمد الله إذا تجشأ، وإذا لم يرد فإنه ليس مشروعاً بناء على قاعدة معروفة عند العلماء، وهي أن كل شيء وجد سببه في عهد الرسول، عليه الصلاة والسلام، فلم يفعله، فليس بسنة، لأن فعل الرسول سنة وتركه مع وجود سبب الفعل سنة، فالتجشؤ فعل الرسول سنة وتركه مع وجود سبب الفعل سنة، فالتجشؤ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

موجود ولم يرد عن الرسول عليه الصلاة والسلام، أن يحمد الله عليه إذاً ترك الحمد هو السنة، كذلك الاستعادة من الشيطان الرجيم عند التثاؤب.

قد يقول قائل إن الرسول عَلَيْ قال: التثاؤب من الشيطان الرجيم. وقد قال الله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشّيطَانِ نَنْغُ فَاسْتَعِذَ اللهِ عَلَى : ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشّيطَانِ نَنْغُ كُمْ مَعناه إذا هممت بمعصية أو بترك واجب فاستعذ بالله فالأمر بالفحشاء من الشيطان ﴿ الشّيطانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بَالْفَحَسَاءَ مَن الشيطان ﴿ الشّيطانُ يَعِدُكُمُ اللّهَ عَلَى الله التثاؤب بالله ، أما التثاؤب فإن الرسول ، عليه الصلاة والسلام ، قال: «التثاؤب من الشيطان فإذا تثاءب أحدكم فليكظم مااستطاع ، فإن عجز فليضع يده على فيه وفي لفظ: «فليمسك بيده على فيه» (٣) ، فلم يقل إذا تثاءب أحدكم فليستعذ بالله مع أنه قال: «التثاؤب من الشيطان» ، فيدل أحدكم فليستعذ بالله مع أنه قال: «التثاؤب من الشيطان» ، فيدل هذا على أن الاستعاذة بالله من الشيطان الرجيم عند التثاؤب ليست سنة .

(لقاء الباب المفتوح ٢٢/ ٢٢) (الشيخ ابن عثيمين)

سورة فصلت، الآية: «٣٦».

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: «٢٦٨».

<sup>(</sup>٣) البخاري (٣٢٨٩) ومسلم (٢٩٩٤) (٢٩٩٥).

## الدعاء بجاه أو حق النبي عليه السلام

سؤال: نسمع الكثير من الناس يحلف أو يدعو ويقول: «بحق جاه النبي». أو يقول: «اللهم بجاه نبيك» فما حكم ذلك؟.

جواب: لا يجوز التوسل بجاه النبي على ولا بجاه غيره، لأن هذا بدعة لا دليل عليه وهو من وسائل الشرك، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: جاه المخلوق عند الخالق تعالى ليس كجاه المخلوق عند المخلوق عند المخلوق، فإنه لا يشفع أحد عنده إلا بإذنه، والمخلوق يشفع عند المخلوق بغير إذنه فهو شريك له في حصول المطلوب والله تعالى لا شريك له. انتهى. والله أمرنا سبحانه أن ندعوه مباشرة ولم يأمرنا أن ندعوه بجاه أحد، قال تعالى: ﴿ اَدْعُوا اللّهَ رَبُّكُمْ ﴾ (١) ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اُدْعُونِ آَسَتَجِبَ لَكُو ﴾ (١) ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ المَوْنِ آَسَتَجِبَ لَكُو ﴾ (١) ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ وَمَالَ الله الله الله الله فاسألوه ﴿ وَلِلّهِ الْأَسْمَاءُ اللّه عَلْمَ الله فاسألوه بجاهي فإن جاهي عند الله عظيم »، قال عنه شيخ الإسلام ابن تيمية بجاهي فإن جاهي عند الله عظيم »، قال عنه شيخ الإسلام ابن تيمية

سورة الأعراف، الآية: «٥٥».

<sup>(</sup>۲) سورة غافر، الآية: «٦٠».

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: «١٤».

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: «١٨٠».

- رحمه الله - إنه حديث مكذوب ليس في شيء من كتب المسلمين التي يعتمد عليها أهل الحديث. ولا ذكره أحد من أهل العلم بالحديث. انتهى.

(مجلة الدعوة عدد ١٤٩٨ ص٢٩) (الشيخ ابن فوزان)

#### الدعاء بعد سجود التلاوة

سؤال: هل للدعاء بعد سجود التلاوة متوجهاً إلى القبلة أصل في السنة النبوية؟.

جواب: لا أصل لذلك بل إذا سجد للتلاوة مستقبل القبلة فإنه بعد ذلك يواصل القراءة أو يكمل صلاته إن كان في صلب الصلاة ولا حاجة إلى الدعاء بعد الدعاء الذي يدعو به في نفس سجود التلاوة والله أعلم.

(الشيخ ابن جبرين)

# الدعاء الجماعي عقب الصلوات أو قراءة القرآن أو عقب كل درس

سؤال: ماحكم الدعاء بصورة جماعية بعد قراءة القرآن مباشرة، يدعو شخص والباقون يؤمنون على دعائه وهكذا في كل درس بدون انقطاع وعند تذكيرهم ومطالبتهم بالدليل استدلوا بقوله تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ أُدْعُونِي ٓ أَسْتَجِبُ لَكُونِ ۖ الآية.

سورة غافر، الآية: «٦٠».

جواب: الأصل في الأذكار والعبادات التوقيف وألا يعبد الله إلا بما شرع وكذلك إطلاقها أو توقيتها وبيان كيفياتها وتحديد عددها فيما شرعه الله من الأذكار والأدعية وسائر العبادات مطلقا عن التقييد بوقت أو عدد أو مكان أو كيفية لا يجوز لنا أن نلتزم فيه بكيفية أو وقت أو عدد بل نعبده به مطلقا كما ورد. وماثبت بالأدلة القولية أو العملية تقييده بوقت أو عدد أو تحديد مكان له أو كيفية، عبدنا الله به على ماثبت من الشرع له، ولم يثبت عن النبي ﷺ، قولا أو فعلاً أو تقريراً الدعاء الجماعي عقب الصلوات أو قراءة القرآن مباشرة أو عقب كل درس، سواء كان ذلك بدعاء الإمام وتأمين المأمومين على دعائه أم كان بدعائهم كلهم جماعة ولم يعرف ذلك أيضاً عن الخلفاء الراشدين وسائر الصحابة رضى الله عنهم فمن التزم بالدعاء الجماعي عقب الصلوات أو بعد كل قراءة للقرآن أو بعد كل درس فقد ابتدع في الدين وأحدث فيه ماليس منه وقد ثبت عن النبي ﷺ، أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١) وقال: «من أحدث في أمرنا ماليس منه فهو رد»(۲).

وأما استدلال من ذكرتهم فأبوا بقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸)(۱۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

أَدْعُونِ آسَتَجِبُ لَكُونُ الآية. فلا حجة لهم في ذلك لأنه استدلال بنص مطلق ليس فيه تعيين بالكيفية التي التزمها من سألت عن دعائهم والمطلق ينبغي أن يراعى في العمل به إطلاقه دون التزام بحالة خاصة ولو كان التزام كيفية معينة مشروعاً لحافظ عليها النبي وخلفاؤه من بعده وقد تقدم أنه لم يثبت ذلك عنه ولا عن أصحابه رضي الله عنهم والخير كل الخير في اتباع هديه وهدي خلفائه الراشدين رضي الله عنهم. والشر كل الشر في مخالفة هديهم واتباع المحدثات التي حذر منها الرسول عليه بقوله: «إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة» منها وصحبه وسلم.

(فتاوى إسلامية ٤/ ١٧٨) (اللجنة الدائمة)

## الدعاء للميت بصفة جماعية أو برفع الأيدي

قالت اللجنة الدائمة:

الدعاء للميت حال غسله أو حال تكفينه أو في غير ذلك من الحالات لا بأس به، لأن الدعاء ينفع الميت، لكن إذا كان بصفة جماعية أو برفع الأيدي فهو بدعة ليس عليها دليل فيما نعلم من

سورة غافر، الآية: «٦٠».

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

الشرع المطهر، أما الدعاء له بعد الدفن من الأفراد أو الجماعة فهو مشروع لما ثبت عن النبي على أنه كان إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه وقال: «استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبت فإنه الآن يُسأل»(١).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء من الفتوى رَقم ١٣٦٧)

# الدعاء والتأمين بعد أكل طعام العيد

سؤال: نحن لدينا في قريتنا عادة في أيام الأعياد إذ إننا بعد صلاة العيد نعود إلى منازلنا ويخرج كل فرد طعاماً من بيته ويخرج به إلى ساحة معينة وهناك نجتمع جميعاً ثم يأكل كل شخص من طعام أخيه ويأكل أيضاً معهم كل من وجد من فقير وعابر سبيل وهذه عادة حسنة إن شاء الله، ولكن كل ما يؤرقني هو أننا بعد الفراغ من الطعام يقوم شخص ويدعو بدعاء ولا يأخذ أحد منا إناءه حتى ينتهي من الدعاء والتأمين على دعائه وما أخشاه هو أن يكون هذا الدعاء بدعة، وإذا كان كذلك فكيف يكون التغيير لهذه البدعة وما الأدلة التي أقف بها أمام هذا الشخص؟

<sup>(</sup>۱) أبوداود (۳۲۲۱) ومستدرك الحاكم ۱/۳۷۰ وصحيح سنن أبي داود (۲۷۵۸).

جواب: نقول كما قال السائل أن عمل الطعام والخروج به إلى مكان معين واجتماع الناس عليه والجيران كل هذا فيه مصلحة شرعية وهي التآلف وسلام بعضهم على بعض والتواد، وأما الدعاء بعد ذلك فإنه بدعة ودليل هذا أن الدعاء من العبادة كما قال الله تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ مُ أَدَعُونِ آستَجِبُ لَكُو إِنَّ الَّذِيبَ يَسَتَكُمُونَ عَنَ عِبَادَتِي سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدَعُونِ آستَجِبُ لَكُو إِنَّ الَّذِيبَ يَسَتَكُمُونَ عَنَ عِبَادَتِي سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ وَإِذَا كَانَ مِن العبادة فإنه يجب أن يتقيد بما جاء به الشرع في هذا ولا يجوز أن يحدث شيء يجب أن يتقيد بما جاء به الشرع في هذا ولا يجوز أن يحدث شيء لم ترد به السنة، وأما كيفية تغيير هذه البدعة فتكون ببيان انها بدعة وأن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم حذر من البدع وبين أن كل بدعة ضلالة، والمؤمن إذا علم ذلك فلن يقدم على عمل وصفه النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم بأنه ضلالة.

(مجلة الدعوة عدد ١٤٩٤ ص٢٨) (الشيخ ابن عثيمين)

#### ذكر الله بصفة جماعية

قالت اللجنة الدائمة:

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

ذكر الله بصفة جماعية وختمه بالحضرة وتلاوة كتاب الله

سورة غافر، الآية: «٦٠».

بلسان واحد في المساجد وفي البيوت والحفلات والمآتم لا نعلم له أصلاً شرعياً يعتمد عليه لإثبات مشروعيته على هذه الصفة، والصحابة رضي الله عنهم هم أولى الناس باتباع الشرع ولم يعرف عنهم ذلك وكذلك بقية القرون المفضلة والخير في اتباع هدي رسول الله عليه، وقد ثبت عنه عليه أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١)، وقال عليه: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١).

وبما أنه لم يثبت في ذلك سنة عن رسول الله عَلَيْ ولم يعمله أحد من الصحابة فيما نعلم فيكون بدعة يتناوله الدليل السابق فهو مردود على صاحبه، وكذا أخذ الأجرة على مثل هذا العمل.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٢٩١٣)

#### ذكر الله بعد العصر كل يوم خميس

سؤال: هناك بعض الإخوان في باكستان وهم يدّعون أنهم سلفيون لكنهم مقيمون مجالس الذكر ويتلزمون بها في يوم

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸)(۱۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

الخميس بعد العصر دائماً وهم يتخيلون أن هذا الوقت مناسب بل هو أنسب للذكر، أما بالنسبة لطريقة الذكر فهي تجري أن واحداً منهم يجلس أمامهم ويبدأ بصوت مرتفع قليلاً ويقول كلمة «الله» والناس حوله في الحلقة يرددون بعده الله، الله بصوت منخفض ثم الذي أمامهم يغير ويقول سبحان الله وهم يستمرون بعده ثم يغير إلى الحمد لله وهكذا. إن الإخوان يتخيلون أنهم يفعلون هذا لتزكية نفوسهم وهم يستدلون من بعض الأحاديث التي جاء فيها ذكر الحلقات للذكر فما الحكم فيهم؟

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

إذا كان الواقع من حالهم ماذكر من التزامهم بمجالس ذكر بعد العصر كل يوم خميس دائماً ومن جلوس واحد منهم أمامهم ونطقه بكلمة الله بصوت مرتفع فيتبعونه في النطق بها بصوت منخفض الله الله، ثم ينتقل إلى كلمة سبحان الله – وهم يتبعونه فيها ثم إلى كلمة الحمد لله – وهم يتبعونه فيها وهكذا – إذا كان واقع حالهم ماذكر فليسوا سلفيين ولا من أهل السنة والجماعة في هذا العمل بل هم مبتدعة، لأن هذا العمل بهذه الكيفية لم يثبت عن النبي على ولا عن الصحابة رضي الله عنهم وقد قال النبي على المن أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

وأما ما ورد من الأحاديث في حلقات الذكر والاجتماع عليه فالمراد بذلك مجالس العلم.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٧٥١٥)

#### ذكر الله جماعة في الخطبة

سؤال: لقد رأينا إماماً بمدينة البليدة يقول للمسلمين وهو على المنبر وحدوا الله فتنطلق أصوات المسلمين بالتهليل والتكبير، فهل من حق الإمام أن يقول لهم ذلك؟ وهل من حقهم أن يهللوا؟ ومامعنى الحديث القائل: إذا قلت لصاحبك والإمام يخطب يوم الجمعة أنصت فقد لغوت نرجو الإجابة والسلام عليكم ورحمة الله.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على آله وصحبه.. وبعد:

أولاً: إذا كان قصد الخطيب من قوله للحاضرين: وحدوا الله أن يرشدهم إلى مايجب من توحيد الله في ربوبيته وإلاهيته وفي أسمائه وصفاته ليعتقدوا ذلك لا ليجيبوه بتلك الأصوات المرتفعة بالتهليل والتكبير لكنهم فهموا منه خلاف ما أراد فأجابوه قولاً بهذه الأصوات فلا حرج عليه. أما هم فقد اخطئوا في فهمهم ورفع

أصواتهم وعليه أن ينصحهم ويرشدهم إلى ما أراد حتى لا يعودوا إلى مثل ذلك مرة أخرى. وإن كان قصده أن يجيبوه في الحال بالتهليل والتكبير مع رفع الأصوات بذلك فهو مخطيء مبتدع وهم مخطئون مبتدعون. لأن ذلك لم يعهد من النبي ﷺ في خطبه ولا من الخلفاء الراشدين في خطبهم ولا ممن كانوا يستمعون لهم إنما كان يسأل الخطيب بعض من في المسجد عن أمر يتعلق به كما كان من النبي ﷺ مع سليك لما دخل المسجد والنبي ﷺ يخطب فجلس ولم يصل تحية المسجد فأمره النبي عَلَيْ أن يقوم فيصلي ركعتين. وكما كان منه مع أعرابي اشتكى القحط وطلب من النبي عَلِيْهُ أَن يسأل الله تعالى أن ينزل المطر، فدعا رسول الله عَلِيْهُ ربه فنزل الغيث واستمر حتى طلب منه في خطبة الجمعة التي بعدها أن يمسكه فدعا النبي ﷺ ربه أن يجعله حيث ينتفع به ولا يضر. وكما كان من عمر مع عثمان لم يبكر إلى الجمعة يوماً قال عمر: أية ساعة هذه، فقال عثمان والله لم أزد على أن توضأت فقال عمر: والوضوء أيضاً رضي الله عن الجميع، وقد ثبت عن النبي عَلَيْهُ أَنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) وقال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢).

ثانياً: الحديث الذي ذكرت رواه البخاري ومسلم وأصحاب

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۷۱۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

السنن ومعناه إذا تكلمت مع جليسك والإمام يخطب خطبة الجمعة ولو بنصيحة وأمر بمعروف ونهي عن منكر وكقولك اسكت واستمع للخطبة فقد أسأت، وارتكبت ما لا ينبغي، والذي ينبغي في ذلك أن يوجه الكلام إلى الخطيب لينصح من يراد نصحه ليكف عن الشر ويقبل على الخير وذلك حتى لا يتتابع الحاضرون بالمسجد وقت الخطبة في اللغط واللغو من الكلام ولا مانع أن يشير إلى المسيء إشارة يفهم منها الكف عن الإساءة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ٣٢٤٦)

# ذكر الله مع التمايل يميناً وشمالاً

سؤال: ماحكم الإسلام فيمن يذكرون الله وهم يتمايلون يميناً وشمالاً في حالة قفز وفي جماعة وفي صوت عال؟

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

لا يجوز، لأنه بهذه الكيفية بدعة محدثة وقد قال النبي ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٦٦١٢)

# السجود بعد ذكر أسماء الله

سؤال: هل يجوز لي السجود بعد ذكر أسماء الله أو إسماً منها بعد ذكرها مراراً بعدد معين أم لا؟.

جواب: لا نعلم دليلاً من كتاب الله ولا من سنة رسوله على يدل على مشروعية ذلك، ولم يبلغنا أن أحداً من أصحاب رسول الله على عمل بذلك وقد ثبت عن رسول الله على أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١).

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ١/٢٥٧) (اللجنة الدائمة)

## الصلاة على النبي عليه السلام والدعاء جماعة بعد الصلاة

سؤال: ماهو الحكم الشرعي الإسلامي في الصلاة على النبي محمد عَلَيْ بعد صلاة الجماعة جهراً، وفي الدعاء بعد الصلاة جماعة؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

وصحبه.. وبعد:

أولاً: الصلاة على النبي على أجرها عظيم وقد أمر الله تعالى بها في القرآن الكريم ورغب فيها النبي على وحث عليها وبين أن أجرها مضاعف فقال على: «من صلى علي مرة صلى الله عليها بها عشراً» (۱) وقد شرعت عند ذكر اسمه، وبعد التشهد في الصلاة وفي خطبة الجمعة والنكاح ونحوهما. ولم يثبت عن النبي على ولا عن أصحابه رضي الله عنهم ولا عن الأئمة من السلف مالك وأبي عن أصحابه رضي الله عنهم ولا عن الأوزاعي وأحمد رحمهم الله تعالى أنهم كانوا يصلون عليه على بعد الصلاة جماعة جهراً والخير تعالى أنهم كانوا يصلون عليه وهدي خلفائه الراشدين وسائر الصحابة رضي الله عنهم وقد ثبت عنه الله الله عنهم وقد ثبت عنه الله عنهم وقد ثبت عنه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه الله المناه المناه الله المناه المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه المنا

ثانياً: الدعاء عبادة، ولكن لم يثبت عن النبي عَلَيْهُ ولا عن خلفائه الراشدين وسائر الصحابة رضي الله عنهم أنهم دعوا جماعة بعد الصلاة فكان اجتماع المصلين بعد السلام من الصلاة للدعاء جماعة بدعة محدثة، وقد ثبت عنه عَلَيْهُ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(٣)، وفي رواية: «من عمل عملاً ليس

<sup>(</sup>۱) مسلم (۳۸٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

#### عليه أمرنا فهو رد»(١).

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٤٦٠٠)

#### قراءة الفاتحة بعد الدعاء

سؤال: ماحكم القول: الفاتحة على روح فلان، أو الفاتحة إن الله ييسر لنا ذلك الأمر، وبعد ذلك بعد الميلاد يقرءون سورة الفاتحة، أو بعد أن يقرأ القرآن وينتهي من قراءته يقول الفاتحة ويقرؤها الحاضرون، وكذلك جرى العرف على قراءة الفاتحة قبل الزواج فما حكم ذلك؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

قراءة الفاتحة بعد الدعاء أو بعد قراءة القرآن أو قبل الزواج بدعة، لأن ذلك لم يثبت عن النبي عليه ولا عن أحد من صحابته رضي الله عنهم، وقد ثبت عن النبي عليه أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثامن من الفتوى رقم ٨٩٤٦)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸)(۱۸).

سؤال: هل كان النبي عَلَيْ يقرأ الفاتحة بعد الدعاء؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه. وبعد:

لم يثبت عن النبي عَلَيْكُ أنه كان يقرأ الفاتحة بعد الدعاء فيما نعلم، فقراءتها بعد الدعاء بدعة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثامن من الفتوى رقم ٥٨٨١)

#### قراءة الفاتحة والصلوات الإبراهيمية جماعة

سؤال: نحن جماعة من العمال المسلمين المهاجرين بفرنسا اجتمعنا على تقوى الله واتباع سنة حبيبه محمد على وفقنا بمشيئة الله سبحانه على الحصول على قاعة نؤدي فيها الصلوات الخمس يومياً وقد اخترنا لنا إماماً أعانه الله على حمل هذا العبء الثقيل الملقى على أعتقه، وبالإضافة إلى الصلوات الخمس التي تقام يومياً هناك دروس في الوعظ والإرشاد من حين لآخر ومشكلتنا الحالية أن هذه الجماعة قد بدأت تتفكك شيئاً ما والسبب في ذلك هو أننا بعد الانتهاء من الصلاة بعد السلام مباشرة كل واحد منا يسبح الله ٣٣مرة ويحمد الله ٣٣مرة ويكبر الله كذلك، وذلك مصداق واتباع لحديث سيد الخلق وحبيب الخلق محمد عليه كما

رواه أبو هيرة في الحديث الشريف: «جاء الفقراء إلى رسول الله عَلَيْهُ فقالوا: ذهب أهل الدثور بالدرجات العلى والنعيم المقيم يصلون كما نصلى ويصومون كما نصوم ولهم فضل أموال يحجون بها ويعتمرون ويتصدقون فقال: «ألا أحدثكم بحديث إن أخذتم به أدركتم من سبقكم ولم يدرككم أحد بعدكم وكنتم خير من أنتم بين ظهرانيهم إلا من عمل مثله تسبحون وتحمدون وتكبرون خلف كل صلاة ثلاثاً وثلاثين. . »(١) إلخ. الحديث وهذه الصيغة الواردة في الحديث الشريف يأتي بها كل مصل سراً وبعدها نقرأ جماعة فاتحة الكتاب والصلوات الإبراهيمية ونختم بسبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين. فقام من بيننا إخوة قالوا: إنا برآء منكم إنكم بقراءتكم هذا جماعة ابتدعتم بدعة يبقى عليكم وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم الدين، أفتنا في أمرنا هل قراءة الفاتحة والصلوات الإبراهيمية والآيات الأخيرة من الصافات ١٨٠، ١٨١، ١٨٢ جماعة سنة حسنة أم بدعة ابتدعناها، وليس هذا كل مافي الأمر بل هؤلاء الإخوة أصبحوا لا يحضرون معنا الصلاة قائلين لن نصلى معكم حتى تقلعوا عن هذه البدعة لابد لنا من فتوى تكون حسماً للخلاف القائم حالياً بين هؤلاء الإخوة فإن كنا على غير هدى فإننا نقلع عن هذا حتماً ونستغفر الله على ماسلف وإن كنا على بينة نطلب الله أن

<sup>(</sup>۱) البخاري (۸٤٣)(۲۳۲۹) ومسلم (۵۹۵).

يلهم هؤلاء الإخوة رشدهم وكفى ما بالمسلمين من خلافات مزقت وحدتهم وفرقت شملهم؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

ماذكرتم من أنكم تقرءون جماعة فاتحة الكتاب والصلوات الإبراهيمية وتختمون بسبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين لا يجوز فعله بل هو بدعة لعدم وروده عن المصطفى على المصطفى على المصطفى المصفى المصفى

أما الإخوة الذين تركوا الصلاة معكم من أجل البدعة المذكورة فما كان ينبغي منهم ذلك بل الواجب عليهم أن يصلوا معكم أداء للواجب مع النصيحة بالمعروف أصلح الله حال الجميع.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء فتوى رقم ٦٩١٧)

# قراءة القرآن وبعض الأدعية قبل أذان صلاة الفجر

سؤال: عندنا في صلاة الفجر قبل الصلاة يقرأ القرآن الكريم ثم يذكر بعض الأدعية، ثم يؤذن للصلاة هل هذا من السنة أم لا وما الحكم في ذلك؟

جواب: الاستمرار على ماذكر من قراءة القرآن الكريم ثم بعض الأدعية قبل أذان صلاة الفجر ليس من السنة بل هو بدعة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم ٩٩٠٨)

\* \* \* \*



# الزكـــاة



# إخراج زكاة الفطر نقودآ

سؤال: ماحكم إخراج زكاة الفطر نقوداً لأن هناك من يقول بجواز ذلك؟

جواب: لا يخفى على أي مسلم أن أهم أركان دين الإسلام الحنيف، شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. ومقتضى شهادة أن لا إله إلا الله ألا يُعبد إلا الله وحده، ومقتضى شهادة أن محمداً رسول الله، على الله يعبد الله سبحانه إلا بما شرعه رسول الله على وزكاة الفطر عبادة بإجماع المسلمين، والعبادات الأصل فيها التوقيف، فلا يجوز لأحد أن يتعبد الله بأي عبادة إلا بما أخذ عن المشرع الحكيم، عليه صلوات الله وسلامه، الذي قال عنه ربه تبارك وتعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَ اللهُ وَلَا وَمَا اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا مَن طعام، أو صاعاً من تمر، أو صاعاً من المخاري المعير، أو صاعاً من زبيب، أو صاعاً من أقط، فقد روى البخاري شعير، أو صاعاً من زبيب، أو صاعاً من أقط، فقد روى البخاري المغير، أو صاعاً من أو

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآيتان: (٣،٤».

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۹۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۷۱۸)(۱۸).

ومسلم - رحمهما الله تعالى - عن عبدالله بن عمر - رضى الله عنهما - قال: «فرض رسول الله ﷺ، زكاة الفطر صاعاً من تمر أو صاعاً من شعير على العبد والحر، والذكر والأنثى، والصغير والكبير، من المسلمين، وأمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة»(١)، ورويا عن أبي سعيد - رضي الله عنه - قال: «كنا نعطيها في زمن النبي ﷺ، صاعاً من طعام أو صاعاً من تمر أو صاعاً من شعير أو صاعاً من زبيب»(٢). وفي رواية «أو صاعاً من أقط»<sup>(٣)</sup>. فهذه سنة محمد ﷺ في زكاة الفطر، ومعلوم أنه في وقت هذا التشريع، وهذا الإخراج كان يوجد بين المسلمين -وخاصة مجتمع المدينة - الدينار والدرهم، اللذان هما العملة السائدة آنذاك، ولم يذكرهما، صلوات الله وسلامه عليه، في زكاة الفطر، فلو كان شيء يجزيء في زكاة الفطر منهما لأبانه، صلوات الله وسلامه عليه، إذ لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة، ولو وقع ذلك لفعله أصحابه - رضي الله عنهم - وماورد في زكاة السائمة من الجبران المعروف، مشروط بعدم وجود مايجب إخراجه، وخاص بما ورد فيه، كما سبق أن الأصل في العبادات التوقيف، ولا نعلم أن أحداً من أصحاب النبي ﷺ، أخرج النقود

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۵۰۳) ومسلم (۹۸۶).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۵۰۸) ومسلم (۹۸۵).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٥٠٦).

في زكاة الفطر، وهم أعلم الناس بسنته على، وأحرص الناس على العمل بها، ولو وقع منهم شيء من ذلك لنقل كما نقل غيره من أقوالهم، وأفعالهم، المتعلقة بالأمور الشرعية، وقد قال سبحانه وتعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ (١) الآية. وقال عز وجل: ﴿ وَالسَّبِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم وجل: ﴿ وَالسَّبِقُونَ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجَدِي تَحَتّها بِإِحْسَنِ رَضِي الله عَنْهُمُ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجَدِي تَحَتّها الله الله أَن إَذَاكَ الفَوْد في زكاة الفطر لا يجوز، ولا يجزيء عمن أخرجه لكونه مخالفاً لما ذكر من الأدلة الشرعية، والسال الله أن يوفقنا وسائر المسلمين للفقه في دينه والثبات عليه، والحذر من كل مايخالف شرعه، إنه جواد كريم، وصلى الله على والحدر من كل مايخالف شرعه، إنه جواد كريم، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه.

(فتاوى إسلامية ٢/ ٩٩) (الشيخ ابن باز)

# إخراج الزكاة في شهر رجب تعبداً

سؤال: هناك أناس لايخرجون الزكاة إلا في شهر رجب ويعتقدون أن إخراجها في شهر رجب له فضل ومزية فما رأي فضيلتكم؟

سورة الأحزاب، الآية: «٢١».

<sup>(</sup>۲) سورة التوبة، الآية: «۱۰۰».

جواب: هذا غير صحيح وإن تعبدوا الله بهذا فهو بدعة وإن كانت أموالهم يتم حولها في شهر رجب فلا بأس.

(سؤال على الهاتف) (الشيخ ابن عثيمين)

\* \* \*

الـــزواج



#### الاحتفال لتسمية المولود

سؤال: هل يجوز اجتماع الأحباب والجيران والأصدقاء في تسمية المولود أم أن ذلك الاحتفال بدعة وكفر؟.

جواب: لم يكن الاحتفال لتسمية المولود من سنة النبي على ولم يحصل من أصحابه في عهده، فمن فعله على أنه سنة إسلامية فقد أحدث في الدين ماليس منه، وكان ذلك منه بدعة مردودة لقول رسول الله على: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (۱) ولكنه ليس كفراً. أما من فعله على سبيل الفرح والسرور أو من أجل تناول طعام العقيقة لا على أنه سنة فلا بأس، وقد ثبت عنه على مشروعية ذبح العقيقة في اليوم السابع وتسمية المولود.

(فتاوى إسلامية ٤/٠٤٠) (اللجنة الدائمة)

#### عدم وداع الزوجة عند السفر وعدم مواجهتها عند القدوم

سؤال: سمعت أن كثيراً من المتزوجين إذا كان غائباً عن زوجته أو يقصد أن يسافر عنها فإنه لا يواجهها عند سفره أو مجيئه، فهل لهذا أصل في الشرع؟.

جواب: ماذكرت من أن كثيراً من الأزواج لا يواجه زوجته،

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

ولا يوادعها عند سفره ولا يواجهها عند عودته من سفره، هذا لا أصل له في الشرع، والتزام هذه العادة واعتبارها ديناً من البدع التي ينبغي تركها، غير أنه ينبغي للإنسان إذا عاد من سفره الطويل ألا يطرق أهله ليلًا، ولا يفاجيء زوجته بدخول البيت على غرة لئلا يقع منها على مايكره ويجد منها ما ينفره منها، بل يتمهل حتى تعلم بقدومه وتتأهب له وهذا من حسن العشرة وآداب الحياة الزوجية، وهو أحرى لبقائها محافظة عليها وقد صح عن النبي ﷺ أنه نهى أن يطرق الرجل أهله ليلاً وقد قال ﷺ: «إذا أطال أحدكم الغيبة فلا يطرق أهله ليلاً»(١) وروى جابر بن عبدالله رضى الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إذا دخلت ليلاً فلا تدخل على أهلك حتى تستحد المغيبة وتمتشط الشعثة»(٢) فبين ﷺ أن الحكمة في نهي من عاد من سفر طويل عن الدخول على زوجته البيت على غرة دون أن تتمكن من التأهب له، وألا يجد منها مايكره أو تنفر منها نفسه، ولذلك لو كتب إلى أهله قبل وحدد لهم موعد حضوره إليهم من سفره كان له أن يدخل عليهم في أي موعد شاء عند وصوله، حيث لا يعتبر مفاجئاً ولا داخلاً على غرة وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ١٠٨/٢) (اللجنة الدائمة)

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٢٤٤) ومسلم (٧١٥) (١٨٣) ومسند الإمام أحمد ٣/ ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٥٢٤٧)(٥٧٩) وانظر صحيح الجامع (٥٣٩).

#### عصيدة بنت النبي

سؤال: إن النساء اعتدن في بلادنا اليمن أن يطبخن عصيدة عند ولادة إحدى القريبات أو الصديقات والجارات ويفرقنها على البيوت وما يتبقى تدعى القريبات والصديقات ليأكلن من هذه العصيدة التي يسمينها: «عصيدة بنت النبي» لاعتقادهن أنها هي التي أخرجت المولود ومن يرفض أكلها يقال عنها: إنها لاتحب فاطمة بنت النبي علي وأن فاطمة غاضبة عليها. ما حكم هذا العمل وهل يجوز الأكل من هذه العصيدة أم أن أكلها له حكم الذبح لغير الله؟

جواب: هذه العصيدة بدعة منكرة لا أساس لها وليس لبنت النبي على عصيدة رضي الله عنها وليست هي تنفع وتضر؛ تنفع من والاها وتضر من عادها؛ بل النفع والضر بيد الله عز وجل، ولكنها بنت النبي على وصحابية جليلة رضي الله عنها، يجب حبها في الله وموالاتها في الله، لكن ليس لها من الأمر شيء لاتنفع ولاتضر أحداً، فالواجب على المؤمن أن يتقي الله وأن يعتصم بالله وأن يتوكل على الله، ويعبده وحده فهو النافع الضار، فالمؤمن يسأل ربه الإعانة وصلاح أولاده، ويسأل الله ما أهمه من حاجته وحاجة أولاده، أما إيجاد عصيدة باسم بنت النبي على فهذه بدعة لا أساس لها. فالواجب تركها وبنت النبي على فاطمة وهكذا غيرها من النبي الله فالمؤمن غيرها من النبي الله فالمؤمن غيرها من الله فالواجب تركها وبنت النبي الله فاطمة وهكذا غيرها من الها.

الصحابة وهكذا ابن عمه علي وهكذا هو نفسه على لايملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضراً ولاموتاً ولاحياة ولا نشوراً، ولايجوز دعاؤهم من دون الله، ولاالاستغاثة بهم من دون الله، ولاطلب الممدد ولا طلب فاطمة ولاطلب على ولا غيره من الصحابة، فالطلب من الله والممدد من الله والعون من الله، كما قال عز وجل فالطلب من الله والممدد من الله والعون من الله، كما قال عز وجل عن نبيه محمد على في سورة الأعراف: ﴿قُل لا آمَلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلا ضَرًّا إِلّا مَا شَاءَ اللّهُ وَلَو كُنتُ أَعْلَمُ الْعَيْب لاَسْتَكَثَرُتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِي ضَرًّا إِلّا مَا شَاءَ اللّهُ وَلَو كُنتُ أَعْلَمُ الْعَيْب لاَسْتَكَثَرَتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِي السُوّةُ إِنْ أَنَا إِلّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ فَي الله الله على الله على الله الله الله الله الله الله الله وعلا لنبيه الله الله وعلا لنبيه : ﴿ قُلْ إِنِي لاَ مَلكُ لِكَرُضًا وَلارَشَكا الله الله الله سبحانه وتعالى .

فإذا كان النبي على الله الله الله الله الله الموت بعد وفاة أبيها الستة أشهر فما دفعت عن نفسها شيئاً رضي الله عنها وأرضاها، فالحاصل أن هذه العصيدة بدعة ومنكرة ولايجوز فعلها ولاتعاطيها بل إذا ولدت المرأة يدعى لها بالعافية والشفاء وتنصح بما تحتاج إليه، وتُعان إذا كانت فقيرة بما يعينها على حاجاتها من النقود

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الجن، الآية: ٢١.

والطعام، أما هذه العصيدة فيجب تركها والحذر منها وترك هذا الاعتقاد الفاسد. نسأل الله السلامة والعافية من مضلات الفتن إنه سميع قريب.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٩/ ٢٧٥) (الشيخ ابن باز)

#### قراءة الفاتحة عند عقد الزواج

سؤال: قراءة الفاتحة عند عقد الزواج حتى أصبح البعض يطلق عليها قراءة الفاتحة وليست العقد، ويقول قرأت فاتحتي على فلانة؟ هل هذا مشروع؟.

جواب: ليس هذا بمشروع بل هذا بدعة، وقراءة الفاتحة أو غيرها من السور المعينة لا تقرأ إلا في الأماكن التي شرعها الشرع فإن قرئت في غير الأماكن تعبداً فإنها تعتبر من البدع، وقد رأينا كثيراً من الناس يقرءون الفاتحة في كل المناسبات، حتى إننا سمعنا من يقول: اقرءوا الفاتحة على الميت وعلى كذا وعلى كذا وهذا كله من الأمور المبتدعة المنكرة، فالفاتحة وغيرها من السور لا تقرأ في أي حال وفي أي مكان وفي أي زمان إلا إذا كان ذلك مشروعاً بكتاب الله أو بسنة رسوله على الله فهي بدعة ينكر على فاعلها.

(كتاب سؤال وجواب من برنامج نور على الدرب ٢/ ٨٤) (الشيخ ابن عثيمين)

#### لبس الدبلة

سؤال: ماحكم لبس مايسمى بالدبلة، في اليد اليمنى للخاطب واليسرى للمتزوج، علماً أن هذه الدبلة من غير الذهب؟.

جواب: لا نعلم لهذا العمل أصلاً في الشرع، والأولى ترك ذلك سواء كانت الدبلة من فضة أو غيرها، لكن إذا كانت من الذهب فهي حرام على الرجل، لأن الرسول على الرجال عن التختم بالذهب.

(كتاب الدعوة ١/ ٢٠٨) (الشيخ ابن باز)

سؤال: ماحكم لبس الدبلة الفضة للرجال؟

جواب: لبس الدبلة للرجال أو النساء من الأمور المبتدعة، وربما تكون من الأمور المحرمة، ذلك لأن بعض الناس يعتقدون أن الدبلة سبب لبقاء المودة بين الزوج والزوجة، ولهذا يذكر لنا أن بعضهم كتب على دبلته اسم زوجته، وتكتب على دبلتها اسم زوجها، لأجل أن يكون الرجل مصطحباً لاسم زوجته، والمرأة مصطحبة لاسم زوجها.

وكأنهما اعتقدا سبباً لم يجعله الله سبباً لا قدراً ولا شرعاً، فما علاقة هذه الدبلة بالمودة أو المحبة!؟ وكم من زوجين بدون دبلة وهما على أقوى مايكون من المودة والمحبة، وكم من زوجين بينهما دبلة وهما في شقاء وعناء وتعب، فهي بهذه العقيدة الفاسدة نوع من الشرك، وبغير هذه العقيدة تشبه بغير المسلمين، لأن هذه الدبلة متلقاه من النصارى، وعلى هذا فالواجب على المؤمن أن يبتعد عن كل شيء يخل بدينه.

أما لبس خاتم الفضة للرجل من حيث هو خاتم، لا باعتقاد أنه دبلة تربط بين الزوج وزوجته، فإن هذا لا بأس به، لأن الخاتم من الفضة للرجال جائز، والخاتم من الذهب محرم على الرجل، لأن النبي على أى خاتماً في يد أحد أصحابه رضي الله عنهم فطرحه، وقال: «يعمد أحدكم إلى جمرة من النار فيضعها في يده»(١)، والله الموفق.

(فتاوى منار الإِسلام ٣/ ٧١٣) (الشيخ ابن عثيمين)

#### منصة العروسين

يقول سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

من الأمور المنكرة التي استحدثها الناس في هذا الزمان وضع منصة للعروس بين النساء يجلس إليها زوجها بحضرة النساء السافرات المتبرجات وربما حضر معه غيره من أقاربه وأقاربها من الرجال.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۰۹۰).

ولايخفى على ذوي الفطرة السليمة والغيرة الدينية مافي هذا العمل من الفساد الكبير وتمكن الرجال الأجانب من مشاهدة النساء الفاتنات المتبرجات، ومايترتب على ذلك من العواقب الوخيمة، فالواجب منع ذلك والقضاء عليه حسماً لأسباب الفتنة وصيانة للمجتمعات النسائية مما يخالف الشرع المطهر، وإني أنصح جميع إخواني المسلمين بأن يتقوا الله ويلتزموا شرعه في كل شيء، وأن يحذروا كل ماحرم الله عليهم، وأن يبتعدوا عن أسباب الشر والفساد في الأعراس وغيرها التماساً لرضى الله سبحانه وتعالى وتجنباً لأسباب سخطه وعقابه.

(فتاوى إسلامية ٣/ ١٨٨) (الشيخ ابن باز)

## وضع العروس قدمها في دم خروف مذبوح

سؤال: وسئل الشيخ ابن عثيمين: عن حكم وضع العروس قدمها في دم خروف مذبوح؟

جواب: ليس لهذه العادة من أصل شرعي وهي عادة سيئة لأنها:

أولاً: عقيدة فأسدة لا أساس لها من الشرع.

ثانياً: أن تلوثها بالدم النجس سفه، لأن النجاسة مأمور بإزالتها والبعد عنها.

وبهذه المناسبة أود أن أقول لإخواني المسلمين: إن من المشروع أن الإنسان إذا أصابته النجاسة فليبادر بإزالتها وتطهيرها، فإن هذا هو هدي النبي، في فإن الأعرابي لما بال في المسجد أمر النبي في أن يراق على بوله ذنوبا من ماء وكذلك الصبي الذي بال في حجر النبي - دعا النبي، في بماء فأتبعه إياه أي أتبعه بول الصبي - وتأخير إزالة النجاسة سبب يؤدي إلى نسيان ذلك ثم يصلي الإنسان وهو على نجاسة - وهذا وإن كان يعذر به على القول الراجح وأنه لو صلى بنجاسة نسي أن يغسلها فصلاته صحيحة - لكن ربما يتذكر في أثناء الصلاة وحينئذإذا لم يمكنه أن يتخلص من النجاسة مع الاستمرار في صلاته فلازم ذلك أن سوف يقطع صلاته وينصرف ويبتدؤها من جديد.

على كل حال هذه العادة السيئة التي وقع السؤال عنها فيها تلوث المرأة بالنجاسة الذي هو من السفه، فإن الشرع أمر بالتخلص من النجاسة وتطهيرها، ثم إنني أخشى أن يكون هناك عقيدة أخرى وهو أن يذبحوه؛ إما لجن، أو شياطين، أو ما أشبه ذلك، فيكون هذا نوعاً من الشرك ومعلوم أن الشرك لا يغفره الله عز وجل – والله المستعان.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رقم ٣٦٨)

# السلام والمصافحة



### التحية بقول: سلام تام بوجود مولانا الإمام

سؤال: ترد إلينا بعض الرسائل من بعض البلدان الإسلامية وبدلاً من تحية الإسلام الخالدة (السلام عليكم ورحمة الله وبركاته) يكتبون العبارة التالية: (سلام تام بوجود مولانا الإمام). فما الحكم في هذا القول؟ نرجو منكم الارشاد والنصح جزاكم الله خيراً ونفع بكم المسلمين.

جواب: هذه التحية مبتدعة وفيها تغيير للتحية المشروعة، وفيها تعظيم لمولاهم واعتقاد أن تمام السلامة متوقف على وجوده مع أن السلام اسم من أسماء الله تعالى ومنه السلام وأيضاً وصفه له بالمولى والله هو المولى كما قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى اللَّذِينَ المَوْلَى لَكُمْ اللَّهِ الله أَعلم.

(مجلة الدعوة العدد ١٥٦٦ص٣٦) (الشيخ ابن جبرين)

## تقبيل اليد أو وضعها على الصدر بعد السلام

سؤال: أرى بعض الناس بعد مصافحتهم يقبلون أيديهم أو يضعونها على صدورهم زيادة في التودد فهل ذلك جائز؟ أفيدونا جزاكم الله خيراً..؟

<sup>(</sup>۱) سورة محمد الآية: «۱۱».

جواب: ليس لهذا العمل أصل فيما نعلم من الشريعة الإسلامية ولا يشرع تقبيل اليد أو وضعها على الصدر بعد المصافحة بل هو بدعة إذا اعتقد صاحبه التقرب به إلى الله سبحانه.

(فتاوى إسلامية ٤٠٨/٤) (الشيخ ابن باز)

## مصافحة الداخل على الجالسين

سؤال: هل في مصافحة الداخل على الجالسين دليل من الكتاب والسنة أو فعل الرسول صلى الله عليه وآله وسلم، جزاك الله خيراً؟.

جواب: لا أعلم فيها شيئاً من السنة ولهذا لا ينبغي أن تفعل، بعض الناس الآن إذا دخل المجلس بدأ بالمصافحة من أول واحد إلى آخر واحد وهذا ليس بمشروع فيما أعلم، وإنما المصافحة عند التلاقي، أما الدخول إلى المجالس فإنه ليس من منهج الرسول عليه الصلاة والسلام ولا أصحابه أن يفعلوا ذلك وإنما كان الرسول عليه الصلاة والسلام يأتي ويجلس حيث ينتهي به المجلس ولم نسمع أيضاً أنه إذا جلس حيث انتهى به المجلس أنهم يقومون ويصافحونه، فالمصافحة على هذا الوجه ليست بمشروعة، وقد سألت عنها من نعتمدهم من مشايخنا فقالوا: لا نعلم لها أصلاً في السنة، وبعض الناس إذا دخل بالقهوة أو بالشاي نعلم لها أصلاً في السنة، وبعض الناس إذا دخل بالقهوة أو بالشاي

صب للذي على يمينه ولو كان أصغر القوم بناء على التيامن في كل شيء، وهذا أيضاً ليس بمشروع، إذا دخلت فابدأ بالأكبر ثم أعط للذي على يمينك أنت لأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم، رأى في المنام اثنين وفي يده سواك أراد أن يعطيه لأحدهما فقيل له: «كبر كبر»(۱) يعني ابدأ بالأكبر فالأكبر، إذا كان إنسان على يمينه شخص وعلى يساره آخر وأراد أن يعطيهم شيئاً فليبدأ باليمين، لأن هذا يمين وهذا يسار، أما الذي أمامك فابدأ بالأكبر ثم فإذا دخلت على المجلس ومعك الشاي والقهوة فابدأ بالأكبر ثم بالذي على يمينك.

(لقاء الباب المفتوح ١٨/١٨) (الشيخ ابن عثيمين)

\* \* \* \*

البخاري (٢٤٦) ومسلم (٢٢٧١).

# الصدقـــة



#### تخصيص يوم للصدقة

سؤال: ما حكم زيارة النساء للقبور يوم الخميس وتوزيع الخبز والتمر واللحم عندها؟

جواب: أولاً: الصدقة عن الميت مشروعة للأحاديث الثابتة في ذلك لكن لايكون توزيعها عند القبور؛ لأنه لم يعهد ذلك في زمن النبي ولا زمن الصحابة رضي الله عنهم، فكان بدعة منكرة لما ثبت من قول النبي وكذا تخصيص يوم للصدقة.

ثانياً: زيارة النساء للقبور يوم الخميس أو غيره لاتجوز؛ لأن النبي ﷺ لعن زائرات القبور.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ج٩ ص١٠٨)

### وضع الأيدي على الصدقة والدعاء جماعة للمتصدق

سؤال: مارأي فضيلتكم في الأشخاص الذين يجتمعون عند الصدقة التي يراد تفريقها عليهم ويضعون أيديهم عليها ويدعو أحدهم للمتصدق ويؤمن الباقون بأصوات مرتفعة؟

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸)

جواب: لا ينبغي هذه الكيفية لأنها بدعة، أما الدعاء للمتصدق من غير وضع الأيدي على المال المتصدق به، ومن دون اجتماع على رفع الأصوات على الكيفية المذكورة فهو مشروع لقول النبي على «من صنع إليكم معروفاً فكافئوه، فإن لم تجدوا ماتكافئوه فادعوا له حتى تروا أنكم قد كافأتموه»(١) رواه أبوداود، والنسائي، بإسناد صحيح، والله الموفق.

(مجموع فتاوی سماحة الشیخ ابن باز ص۹۲۹)

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) أبوداود (۱۲۷۲) والنسائي ٥/ ٨٢ وصحيح سنن أبي داود (١٤٦٨).

(013

## الصلة



#### الاستغفار جماعة بعد الصلوات

سؤال: لنا مسجد نصلي فيه وعندما ينتهي الجماعة من الصلاة يقولون بصوت جماعي: استغفر الله العظيم وأتوب إليه. . هل هذا وارد عن النبي عَلَيْهُ؟

جواب: أما الاستغفار فهو ثابت عن النبي عَلَيْ أنه إذا سلم استغفر ثلاثاً قبل أن ينصرف إلى أصحابه وأما الهيئة التي ذكرها السائل بأن يؤدي الاستغفار بأصوات جماعية فهذا بدعة. لم يكن من هدي النبي عَلَيْ بل كان يستغفر لنفسه غير مرتبط بالآخرين ومن غير صوت جماعي والصحابة كانوا يستغفرون فرادي بغير صوت جماعي وكذا من بعدهم من القرون المفضلة.

فالاستغفار في حد ذاته سنة بعد السلام لكن الإتيان به بصوت جماعي هذا هو البدعة فيجب تركه والابتعاد عنه.

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ١/٣٣)

### اعتياد سجود الشكر عقب الوتر أو عقب الضحى

سؤال: كنت إذا فرغت من الوتر آخر الليل أسجد سجدة شكر، وهي عبارة عن سجدة واحدة، وإذا فرغت من صلاة الضحى فعلت مثل ذلك، فهل يجوز ذلك، وهل يُباح لي السجود في مثل هذه الحالة في أي وقت كان؟

جواب: سجود الشكر يكون عند حدوث نعمة تقتضي الشكر، أما اعتياده عقب الوتر أو عقب الضحى فلا نعلم له أصلاً في الشرع.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ١٠٦٥)

#### الإعلان عن صلاة التراويح بقول: صلاة القيام أثابكم الله

سؤال: ماحكم الإسلام في صلاة التراويح وكيفيتها فعندنا اختلاف شديد فمن الناس من يبدؤها فيقول صلاة القيام أثابكم الله، ثم يصلي ركعتين ويقوم قائلاً اللهم صل وسلم على سيدنا محمد بصوت مرتفع يقولها الإمام ويقولها وراءه المصلون جميعاً، وعندما يصلي الركعتين الثانيتين يقرأ سورة الإخلاص والمعوذتين بصوت مرتفع وكذلك يقول وراءه المصلون وعندما ينتهي من صلاة التراويح يقرأ مثل ذلك ثلاث مرات وعندما نقول ذلك شيء ليس بوارد يقول لك هذا عمل خير وبدعة حسنة، وهل في الإسلام بدعة حسنة مارأيكم في ذلك وكيف تصلى هذه السنة جزاكم الله خيراً.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

قول الناس صلاة القيام أثابكم الله وقول الإمام اللهم صل وسلم على سيدنا محمد بصوت مرتفع وقول المأمومين ذلك بعده

وقراءة سورة الإخلاص والمعوذتين بصوت مرتفع بعد صلاة الركعتين كل هذا من البدع المحدثة، وقد ثبت أن النبي على قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (۱) وكان يقول على في خطبة الجمعة: «أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة» (۲)، رواه مسلم في صحيحه وبذلك يعلم أن البدع كلها ضلالة كما قال المصطفى على وليس في الإسلام بدعة حسنة.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٥٣١٦)

#### إهداء الصلاة للأحياء أو الأموات

سؤال: والدتي أمية لا تقرأ ولا تكتب، فهل يجوز لي قراءة القرآن الكريم وصلاة النوافل وإهداء ثواب ذلك لها، وإذا كان لا يجوز فما هي الأعمال التي يمكن أن أهدي ثوابها إليها؟ جزاكم الله خيرا.

جواب: ليس هناك دليل شرعي على شرعية اهداء الصلاة والقراءة عن الغير سواء كان حيا أو ميتا، والعبادة توقيفية لا يشرع منها إلا ما دل الشرع على شرعيته، ولكن يشرع لك الدعاء لها والصدقة عنها، والحج عنها والعمرة إذا كانت كبيرة السن لا

البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>Y) مسلم (YTA)

تستطيع الحج والعمرة.

(مجلة الدعوة العدد ١٦٠٤ ص٣٥) (الشيخ ابن باز)

## التأمين في صلاة الظهر خلف الإمام

سؤال: هل يجوز التأمين في صلاة الظهر خلف الإمام؟ جواب: لا نعلم دليلاً من كتاب الله، ولا من سنة رسوله على ولا من عمل الخلفاء الأربعة، مايدل على جواز فعل ذلك. وقد ثبت عن رسول الله على أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (۱) والذي يقول بمشروعيته، مطالب بالدليل، وإنما رفع الصوت بالتأمين في القراءة في الصلاة الجهرية خاصة للإمام المأموم والمنفرد.

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ٢٠٧/١) (الشيخ ابن باز)

## تتبع آثار الأنبياء ليُصلَّى فيها أو ليُبنَّى عليها مساجد

سؤال: الأماكن التي صلى بها الرسول عليه الصلاة والسلام هل من الأفضل بناء مساجد عليها، أما بقاؤها كما هي، أو عمل حدائق عامة بها؟

جواب: لايجوز للمسلم تتبع آثار الأنبياء ليصلي فيها أو ليبني عليها مساجد؛ لأن ذلك من وسائل الشرك؛ ولهذا كان عمر

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

رضى الله عنه ينهى الناس عن ذلك ويقول: «إنما هلك من كان قبلكم بتتبعهم آثار أنبيائهم»، وقطع رضى الله عنه الشجرة التي في الحديبية التي بويع النبي ﷺ تحتها؛ لما رأى الناس يذهبون إليها ويصلون تحتها؛ حسماً لوسائل الشرك، وتحذيراً للأمة من البدع، وكان رضي الله عنه حكيماً في أعماله وسيرته، حريصاً على سد ذرائع الشرك وحسم أسبابه، فجزاه الله عن أمة محمد خيراً؛ ولهذا لم يبن الصحابة رضى الله عنهم على آثاره على في طريق مكة وتبوك وغيرهما مساجد؛ لعلمهم بأن ذلك يخالف شريعته، ويسبب الوقوع في الشرك الأكبر، ولأنه من البدع التي حذّر الرسول منها عليه الصلاة والسلام، بقوله ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»(١) متفق عليه من حديث عائشة رضى الله عنها، وقوله ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۲) رواه مسلم في صحيحه، وكان عليه الصلاة والسلام يقول في خطبة الجمعة: «أما بعد: فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدى هدى محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة»(٣) خرجه مسلم في صحيحه. والأحاديث في هذا المعنى کثیرة.

البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٧٦٨).

والله المستعان ولاحول ولاقوة إلا بالله.

(مجلة البحوث الإِسلامية ٥٠/٧٨) (الشيخ ابن باز)

### التذكير قبل صلاة الفجر

سؤال: تنتشر لدينا في مدينة جيزان ظاهرة التذكير قبل صلاة الفجر بقول المؤذنين: الصلاة هداكم الله الصلاة الصلاة المناعب عليكم نائمون الصلاة، الصلاة ياغافلون الصلاة، الصلاة لايلعب عليكم الشيطان الصلاة، الحقوا الغنايم الله أكبر الله أكبر لاإله إلا الله، الله أكبر الله أكبر ولله الحمد، الله أكبر كبيراً، والحمد لله كثيراً، وسبحان الله بكرة وأصيلاً، وتلاوة بعض الآيات القرآنية وقصار السور، فهل هذا الفعل سنة صح عن الرسول عليه فيها شيء، أو عن أصحابه رضوان الله عليهم، وما حكم هذه الظاهرة يا سماحة الشيخ؟ أفيدونا أفادكم الله وأبقاكم ذخراً للإسلام والمسلمين.

جواب: هذه الأقوال المذكورة ليس لها أصل في مشروعية قولها لا قبل الأذان ولا بعده، ويجب أن يستغنى في الإعلام بدخول وقت الصلاة بما شرع الله من الأذان اتباعاً لهدي رسول الله عنهم، وأن لايحدث في الإعلام بدخول الوقت شيء أكثر منه؛ لقول النبي عَيَّا : «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»(١).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الفتوى رقم ٥٠٠٨)

#### ترديد الأذكار بعد الصلاة جماعة

سؤال: الأذكار بعد الصلاة هل تردد بشكل جماعي من قبل المصلين؟ وهل وراء الإمام أو من يساعده وهو عندنا المؤذن الذي يؤذن للصلاة والإِقامة؟ هل من المسنون أن يقول وبصوت عال بعد الصلاة: جلَّ ربنا الكريم. جلَّ ربنا العظيم سبحانك ياعظيم «سبحان الله» : يعني قولوا سبحان الله ثلاثاً وثلاثين مرة. ثم يقول: سبحانك لا علم لنا إلا ماعلمتنا ياربنا دائماً نشكرك شكراً كثيراً «الحمد لله» يعني قولوا: الحمد لله ثلاثاً وثلاثين مرة. ثم يقول: الحمد لله الذي هدانا لهذا وماكنا لنهتدى لولا أن هدانا الله جل شأنه «الله أكبر» يعنى قولوا: الله أكبر أربعاً وثلاثين مرة ثم يقول بعدها: لا إله إلا الله وحده لا شريك له. له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير؟ هل من السنة أن يُصوت والمصلون يستمعون إليه ثم يسبحون ويحمدون ويكبرون؟ أو السنة أن يستغفر المصلي ربه ثلاثاً فيقول ثلاث مرات أستغفر الله. أستغفر الله. أستغفر الله العظيم، ثم يقول: اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت ياذا الجلال والإكرام. ثم يقول: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك، ثم يسبح الله ويحمده ويكبره ثلاثاً وثلاثين مرة بشكل منفرد؟ هل تجرى هذه الأذكار بشكل منفرد أم إن الإمام يأمر بها واحدة واحدة؟.

جواب: هذه الصفات التي ذكرها السائل في كون الإمام يقول: سبحان الجليل العظيم وما أشبه هذه بدعة لم ترد عن النبي عَلَيْهُ: وإنما الوارد أن كل إنسان يستغفر الله ويذكر لنفسه. لكن السنة الجهر بالذكر بعد السلام من الصلاة: فقد ثبت عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: كأن رفع الصوت بالذكر حين ينصرف الناس من المكتوبة على عهد النبي عَلَيْ الله عَالَيْ وأنه كان يعلم إذا انصرفوا بذلك إذا سمعهم، وهذا دليل على أن السنة الجهر بالذكر بعد الصلاة خلافاً لما كان عليه أكثر الناس اليوم من الإسرار به، وبعضهم يجهر بالتهليلات دون التسبيح والتحميد والتكبير، ولا أعلم لهذا أصلاً من السنة في التفريق بين هذا وهذا. وإنما السنة الجهر، وقول بعض الناس: إن الرسول عَلَيْ جهر بالذكر بعد الصلاة من أجل أن يعلمه الناس، هذا قول فيه نظر؛ وذلك لأن التعليم من النبي عليه الصِلاة والسلام قد حصل بالقول كما قال للفقراء من المهاجرين: «تسبحون وتحمدون وتكبرون دبر كل صلاة ثلاثاً وثلاثين»(١). ثم إننا نقول. هب أن المقصود بذلك التعليم. فالتعليم كما يكون في أصل الدعاء. أو في أصل الذكر يكون أيضاً بصفته، فالرسول ﷺ علم هذا الذكر أصله وصفته وهو الجهر، كون الرسول عليه الصلاة والسلام يداوم على ذلك يدل

<sup>(</sup>۱) البخاري (۸٤٣) (۲۳۲۹) ومسلم (۹۹۵).

على أنه سنة، ولو كان من أجل التعليم فقط لكان النبي عليه الصلاة والسلام يقتصر على أن يعلم الناس ثم يقول للناس هذا الذكر سراً؛ فالمهم أن القول الراجح في هذه المسألة أنه يسن الذكر ورفع الصوت به.

(كتاب سؤال وجواب من برنامج نور على الدرب ١/ ١٤) (الشيخ ابن عثيمين)

### تعمد الجماعة الثانية في المسجد

سؤال: ماحكم تعدد الجماعة في مسجد له إمام راتب ومؤذن راتب؟ . جواب: تعدد الجماعة على قسمين:

القسم الأول: أن يكون ذلك بصورة دائمة، بحيث تتعمد الجماعة الثانية التأخر حتى تقيم جماعة أخرى، فهذه بدعة لأن المسجد لا يقام فيه إلا جماعة واحدة.

والقسم الثاني: ألا يكون راتباً معتاداً، لكن بعد أن تنتهي الجماعة الأولى يأتي أناس يدخلون المسجد فيصلون جماعة، وهذا مشروع وسُنة؛ لأن النبي على كان مع أصحابه ذات يوم، فدخل رجل قد فاتته الصلاة فقال على: «ألا رجل يتصدق على هذا فيصلي معه» (١) فقام أحد الصحابة فصلى معه، ولأن النبي على قال: «صلاة الرجل مع الرجل أزكى من صلاته وحده وصلاته مع

<sup>(</sup>۱) أبوداود (۵۷٤) ومسند الإمام أحمد ۳/ ۲۶، ۸۵ والترمذي (۲۲۰) وصحيح سنن أبي داود (۵۳۷) وصحيح سنن الترمذي (۸٤۳).

الرجلين أزكى من صلاته وحده، وماكان أكثر فهو أحب إلى الله»(١). وأما توهم من توهم من الناس أن إقامة الجماعة الثانية بدعة، فهذا صحيح فيما إذا كان على وجه راتب معتاد كما قلت، أما ماكان طارئاً فإن إقامة الجماعة الثانية سُنة ؛ لأمر النبي ﷺ بذلك.

(لقاء الباب المفتوح ١٦/٤١) (الشيخ ابن عثيمين)

#### تغيير المكان لأداء السنتة

سؤال: ما الحكمة في أن المصلي إذا انتهى من أداء الصلاة وقام يؤدي السُنّة غيّر مكانه إلى مكان آخر غير الذي صلى فيه الفريضة؟

جواب: لم يثبت في تغيير المكان حديث صحيح عن النبي على في أيالي في الله في في ذلك بعض الأحاديث الضعيفة.

وقد ذكر بعض أهل العلم أن الحكمة في ذلك على القول بشرعيته هي شهادة البقاع التي يصلى فيها والله سبحانه أعلم وهو الحكيم العليم.

(مجلة الدعوة عدد (٩٧٣) (١٤٩٥) ص٢٦) (الشيخ ابن باز)

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۵۰۶) والنسائي (۸٤۳) ومسند الإمام أحمد ٥/١٤٠ وصحيح سنن أبي داود (۵۱۸).

#### تكرار قراءة الفاتحة في الصلوات

سؤال: ما حكم الإسلام في إمام كرر قراءة الفاتحة مرتين في صلاة العبد أو الجمعة؟

جواب: لا يجوز القصد إلى تكرار قراءة الفاتحة مرتين لافي صلاة الجمعة أو العيد، ولا في غيرهما من الصلوات، لعدم ورود ذلك عن المصطفى على وقد قال على المحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»(۱) متفق على صحته. ولكن الصلاة صحيحة، وينبغي نصحه بترك ذلك حتى لا يعود إليه في صلاة أخرى.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ٧٦٦٣)

#### التلفظ بالنية في الصلاة

سؤال: ماحكم التلفظ بالنية جهراً في الصلاة؟

جواب: التلفظ بالنية بدعة، والجهر بذلك أشد في الإثم، وإنما السنة النية بالقلب، لأن الله سبحانه يعلم السر وأخفى، وهو القائل عز وجل: ﴿ قُلَ أَتُعَكِّمُونَ اللهَ بِدِينِكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ اللهَائل عز وجل: ﴿ قُلْ أَتُعَكِّمُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّرَضِ ﴾ (٢). ولم يثبت عن النبي ﷺ، ولا عن أحد من أصحابه ولا عن الأئمة المتبوعين التلفظ بالنية، فعلم بذلك أنه غير

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، الآية «١٦».

مشروع بل من البدع المحدثة. والله ولي التوفيق.

(فتاوی إسلامية ١/ ٣١٥) (الشيخ ابن باز)

## الدعاء جماعة بعد الصلاة مع رفع الصوت والتأمين

سؤال: نرى في بعض المناطق أن الإمام يرفع يديه بعد الصلوات المكتوبة والمأمومون كذلك. . يدعو الإمام ويؤمن المأمومون على دعائه فارجو إثباته أو نفيه بالدلائل؟

جواب: العبادات مبنية على التوقيف فلا يجوز أن يقال أن هذه العبادة مشروعة من جهة أصلها أو عددها أو هيأتهاأو مكانها إلا بدليل شرعي يدل على ذلك ولا نعلم سُنة في ذلك عن النبي لا من قوله ولا من فعله ولا من تقريره والخير كله باتباع هديه على وهديه على في هذا الباب ثابت بالأدلة الدالة على ماكان يفعله على بعد السلام وقد جرى خلفاؤه وصحابته من بعده ومن بعدهم التابعون لهم بإحسان، ومن أحدث خلاف هدى الرسول على فهو مردود عليه قال على عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۱) فالإمام الذي يدعو بعد السلام ويؤمن المأمومون على دعائه والكل رافع يديه يطالب بالدليل المثبت لعمله وإلا فهو مردود عليه.

(فتاوى إسلامية ٤/ ١٧٩) (اللجنة الدائمة)

# الدعاء الجماعي بعد الصلاة بصوت واحد

قالت اللجنة الدائمة:

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

الدعاء الجماعي بعد سلام الإمام بصوت واحد لا نعلم له أصلاً يدل على مشروعيته وقد صدرت فتوى من اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء في ذلك، هذا نصها: «ليس الدعاء بعد الفرائض بسنة إذا كان ذلك برفع الأيدي سواء كان من الإمام وحده أو المأموم وحده أو منهما جميعاً، بل ذلك بدعة لأنه لم ينقل عن النبي عليه ولا عن أصحابه رضي الله عنهم، أما اولدعاء بدون ذلك فلا بأس به لورود بعض الأحاديث بذلك».

وبالله التوفيق. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه. (فتاوى إسلامية ١/٣١٨) (اللجنة الدائمة)

### الدعاء مع رفع الأيدي بعد صلاة الفريضة

سؤال: هل ورد عن رسول الله ﷺ، رفع الأيدي في الدعاء بعد صلاة الفريضة بالذات، حيث هناك من قالوا لي أنه لم يكن يرفع يده حين الدعاء بعد صلاة الفرض؟.

جواب: لم يصح عن النبي على أنه كان يرفع يديه بعد صلاة الفريضة، ولم يصح ذلك أيضاً عن أصحابه رضي الله عنهم فيما نعلم، ومايفعله بعض الناس من رفع أيديهم بعد صلاة الفريضة بدعة لا أصل لها، لقول النبي على الله عمل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد»(١) أخرجه مسلم في صحيحه. وقال عليه

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

الصلاة والسلام: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) متفق عليه.

(فتاوی إسلامیة ۱/۳۱۹) (الشیخ ابن باز)

#### ذبح الأبقار لغرض الاستسقاء

سؤال: يقوم بعض الناس في منطقتنا قبل أن تنتشر الدعوة من جديد بعد حكم آل سعود بأخذ الأبقار ويدورون بها حول الجبال وحول الأودية وبعد ذلك يذبحون واحدة منها وهم بذلك يريدون الاستسقاء، فهل هذا جائز أم لا؟.

جواب: هذا العمل لا أصل له في الشرع المطهر، وهو بدعة منكرة؛ لأن النبي على وأصحابه رضي الله عنهم لم يفعلوا ذلك، وإنما السنة عند الجدب مافعله النبي على من الاستغاثة في خطبة الجمعة أو غيرها كخطبة العيد أو الخروج للصحراء، أو أداء صلاة الاستسقاء أو سؤال الله والضراعة إليه بطلب الغوث، كما فعل ذلك النبي على وأصحابه رضي الله عنهم، ويجب على المسلمين التوبة إلى الله سبحانه من جميع الذنوب؛ لأن الذنوب سبب كل شر في الدنيا والآخرة، والتوبة إلى الله سبحانه والاستقامة على المحق سبب كل خير في الدنيا والآخرة.

البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٥/ ٢٧٩) (الشيخ ابن باز)

## رفع الصوت بالتكبير من المأمومين

سؤال: إذا قال الإمام في تكبيرة الإحرام: (الله أكبر) والمأموم يقولون خلف الإمام: (الله أكبر) برفع صوتهم أما بقية تكبيرات الصلاة لايرفعون أصواتهم بذلك، هل رفع صوت المأمومين بتكبيرات الإحرام خلف الإمام يجوز ذلك أم لا؟

جواب: يشرع للإمام رفع صوته في جمع التكبيرات حتى يسمع من خلفه، وأما المأموم فالمشروع في حقه عدم رفع صوته، في التكبيرة الأولى وغيرها، وإنما يكبر بحيث يسمع نفسه فقط، بل رفع الصوت بالتكبير من المأمومين من الإحداث في الدين والمنهي عنه بقول النبي على (من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الفتوى رقم ١٠٨٩٢)

# رفع المأموم صوته بالتكبير في صلاة العيد

سؤال: فضيلة الشيخ: هل رفع المأموم صوته بالتكبير في صلاة العيد بدعة؟

جواب: رفع المأموم صوته بالتكبير خلف الإمام لا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

يجوز بل الرفع يختص بالإمام حتى ينبه المأمومين ليتابعوه وأما المأمومون فلا يجوز لهم الرفع بل هو بدعة ولأنه يشوش على المأموم الآخر بحيث يرتج المسجد بالمكبرين ويحصل الارتباك والتشويش على الإمام وغيره.

(الشيخ ابن جبرين)

#### رفع اليدين عند قول الإمام: «ولا الضالين» في الصلاة

سؤال: هل يجوز رفع اليدين بالدعاء عند قول الإمام: «آمين» بعد نهاية الفاتحة لأن هذا مما لوحظ من كثير من المصلين؟

جواب: لايُشرع رفع اليدين عند قول الإمام: "ولا الضالين" في الصلاة بل ذلك بدعة لأن ذلك لم ينقل عن النبي على ولاعن أصحابه رضي الله عنهم فيما علمنا وقد قال النبي على الله عنهم فيما علمنا وقد قال النبي على الله عنهم فهو رد»(١) متفق على صحته.

(مجلة الدعوة عدد ١٦١٨ ص٣٥) (الشيخ ابن باز)

## زيادة لفظ سيدنا في التشهد

سؤال: يقول بعض المصلين في التحيات: اللهم صلي على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد كما صليت على سيدنا إبراهيم

البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

وعلى آل إبراهيم. ما رأيكم بقول سيدنا؟

ونحن وغيرنا من المؤمنين لا نشك أن نبينا على سيدنا وخيرنا وأفضلنا عند الله سبحانه وتعالى وأنه المطاع فيما يأمر به صلوات الله وسلامه عليه. ومن مقتضى اعتقادنا أنه السيد المطاع عليه الصلاة والسلام أن لا نتجاوز ماشرع لنا من قول أو فعل أو عقيدة ومما شرعه لنا في كيفية الصلاة عليه في التشهد أن نقول: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. أو نحوها من الصفات الواردة في كيفية الصلاة عليه ولا أعلم أن صفة وردت بالصورة التي ذكرها السائل وهو: اللهم صلى على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد.

وإذا لم ترد هذه الصيغة عن النبي عليه الصلاة والسلام فإن الأفضل أن لا نصلي على النبي بها وإنما نصلي عليه بالصيغة التي علمنا إياها.

وإننّي بهذه المناسبة أود أن أنبه إلى أن كلّ إنسان يؤمن بأن محمداً ﷺ سيدنا فإن مقتضى هذا الإيمان أن لا يتجاوز الإنسان

<sup>(</sup>۱) سورة النساء، الآية: «۸۰».

ماشرعه وأن لا ينقص عنه فلا يبتدع في دين الله ماليس منه و لا ينقص عن دين الله ماهو منه فإن هذا هو مقتضى السيادة من حق النبي عليه علينا .

وعلى هذا فإن المبتدعين لأذكار أو صلوات على النبي ﷺ لم يأت بها شرع الله على لسان رسوله ﷺ تنافي بدعتهم دعوى إن هذا الذي ابتدع يعتقد أن محمداً ﷺ سيد لأن مقتضى هذه العقيدة أن لا يتجاوز ماشرع وأن لا ينقص منه.

فليتأمل الإنسان وليتدبر مايعنيه بقوله حتى يتضح له الأمر ويعرف أنه تابع لا مشرع.

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ٢/١٣)

## السكتة بعد الفاتحة في الصلاة

سؤال: ماحكم وقوف الإمام بعد الفاتحة لحين يقرأ المأموم الفاتحة؟.

جواب: ليس هناك دليل صحيح صريح يدل على شرعية سكوت الإمام حتى يقرأ المأموم الفاتحة في الصلاة الجهرية، أما المأموم فالمشروع له أن يقرأها في حالة سكتات إمامه إن سكت، فإن لم يتيسر ذلك قرأها المأموم سراً، ولو كان إمامه يقرأ، ثم ينصت بعد ذلك لإمامه لعموم قوله على الله العلكم تقرؤون خلف بفاتحة الكتاب»(١)، متفق عليه، وقوله على العلكم تقرؤون خلف

البخاري (٧٥٦) ومسلم (٣٩٤).

إمامكم؟ قالوا: نعم قال: لا تفعلوا إلا بفاتحة الكتاب، فإنه لا صلاة لمن لم يقرأ بها»(١)، رواه أحمد وأبوداود وابن حبان بإسناد حسن.

وهذان الحديثان يخصصان قوله عز وجل: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْخَمُونَ ﴿ وَهِلَ النَّبِي عَلَيْهُ: ﴿ وَقُولَ النَّبِي عَلَيْهُ: ﴿ إِنَّمَا جَعَلَ الْإِمَامُ لَيُؤْتُمُ بِهُ فَلَا تَخْتَلَفُوا عَلَيْهُ، فَإِذَا كَبَرِ فَكَبُرُوا وَإِذَا قُرْأُ فَانصَتُوا ﴾ (٢) الحديث رواه مسلم في صحيحه.

(فتاوى إسلامية لمجموعة من العلماء الأفاضل ١/٢٦٦) (الشيخ ابن باز)

## الصلاة على النبي على بصيغة الفاتح

سؤال: يقول السائل في رسالته: ما حكم صلاة الفاتح على النبي على بهذه الصيغة: «اللهم صل على سيدنا محمد الفاتح لما أغلق، والخاتم لما سبق، ناصر الحق بالحق، الهادي إلى الصراط المستقيم. . إلى آخره؟ ، لأنها كثيراً ما تُقال عندنا بعد الفرائض بصوت عالٍ، يرددها الإمام، ويرددها المصلون خلفه، أفيدونا أفادكم الله؟

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ٥/٣١٦ وأبوداود (٨٢٣) وابن حبان (١٧٨٥) والترمذي (٣١١).

<sup>(</sup>۲) سورة الأعراف، الآية: «۲۰٤».

<sup>(</sup>۳) مسلم (۲۰۲).

جواب: هذه الصلاة مما أحدثها أصحاب الطريقة التيجانية، وهي فيها أشياء ما نرى فيها مانعاً، فإنه الفاتح لما أغلق من جهة النبوة، لأن النبوة كانت أولاً قد انتهت بعيسى عليه السلام، ثم فتح الله ذلك على يده عليه أنزل عليه الرسالة وأمره أن يبلغ الناس عليه الصلاة والسلام، لكن في هذا إجمال.

وأما الخاتم لما سبق فهو خاتم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وهو ناصر الحق بالحق، والهادي إلى الصراط المستقيم، كل هذا حق، لكن استعمال هذه الصيغة التي أحدثها التيجانيون أمر لاينبغي؛ بل الواجب تركها وعدم استعمال. لأنها إحياء لشيء لاأصل له، وفيما بينه النبي عليه من الصيغ مايشفي ويكفي، فإنه عليه عندما سُئِلَ كيف نصلي عليك؟ قال عليه الصلاة والسلام: «قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم.

وهذه صيغة عظيمة شافية كافية، وهناك صيغ أخرى أرشد إليها عليه الصلاة والسلام منها: «اللهم صل على محمد وعلى أزواجه وذريته، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد

البخاري (۳۳۷۰) (۳۳۵۷). ومسلم (٤٠٦).

وعلى أزواجه وذريته، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد» (۱)، ومنها الصيغة الأخرى: «اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم في العالمين. إنك حميد مجيد» (۲) وهناك صيغ أخرى، فما صح عن النبي را النبي وهو الأفضل والأولى من هذه الصيغة التي أحدثها التيجانيون.

والمؤمن يستعمل الصيغة الشرعية التي استعملها النبي عليه والصحابة، وأرشد إليها النبي عليه في تعليمه، اتباعاً له عليه وطاعة لأمره، وتأسياً به وبأصحابه رضي الله عنهم وأرضاهم، هذا هو الذي ينبغي للمؤمن، وألا يعتنق صيغة أحدثها من ابتدع في الدين.

ثم أيضاً كونهم يتعاطون ذلك ويجهرون بذلك بعد الصلاة فهذا بدعة أخرى ولو بالصيغة الثانية، فكونهم يتعاطون هذا بعد الصلاة، ويرفعون أصواتهم بالصلاة على النبي على فهذا ليس له أصل سواء بهذه الصيغة أو بغيرها وإنما يصلي الإنسان بينه وبين نفسه على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على في عد حمد الله والثناء عليه، أمام الدعاء، كما أرشد إلى ذلك النبي على حديث فضالة بن عبيد رضي الله عنه حيث قال عليه الصلاة والسلام: «إذا دعا أحدكم فليبدأ بحمد ربه

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳۳۶۹). ومسلم (٤٠٧).

<sup>(</sup>٢) مسلم (٤٠٥).

والثناء عليه ثم على النبي على ثم يدعو بما شاء "(۱)، وهذا هو الأمر المشروع عند الدعاء في جميع الأوقات، فكونه يحمد ربه ويصلي على النبي على النبي اله ويدعو ربه في ليله، وفي نهاره، وفي الطريق، هذا هو الأمر المشروع للحديث المذكور، والإكثار من الصلاة والسلام على رسول الله على أمر مشروع محبوب إلى الله عز وجل، لأن الله سبحانه يقول: ﴿ إِنَّ اللّهَ وَمَلَيْكَ تَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النّبِي الله عز يَتَأَيّما الّذِينَ عَامَنُواْ صَلّوا عَلَيْهِ وَسَلّموا تَسْلِيمًا إِنّ الله وَمَلَيْكَ اللّه عَلَى الله عَلَى الل

ويقول النبي ﷺ: «من صلى عليّ واحدة صلى الله عليه بها عشراً» (٣) فالصلاة والسلام عليه أمر مشروع، ولكن على الوجه الذي فعله أصحابه رضي الله عنهم.

أما أن يقوم فيصلي على النبي على جهرة بعد السلام، فهذا لأأصل له، وهو من البدع، قال عليه أمرنا فهو رد»(٤).

وهكذا ما يفعله بعض الناس إذا فرغ من الأذان قال: «لا إله إلا الله» ورفع صوته مع الأذان بالصلاة على النبي ﷺ، هذه أيضاً

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۱٤۸۱) والترمذي (٣٤٧٥) ومسند الإمام أحمد ٦/ ١٨، وصححه الأرناؤوط انظر رياض الصالحين ص٥٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية: «٥٦».

<sup>(</sup>٣) مسلم (٣٨٤).

<sup>(</sup>٤) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

بدعة، وإنما يكمل الأذان بلا إله إلا الله، ثم يغلق المكبر، ثم يصلي على النبي بينه وبين نفسه الصلاة العادية التي ليس فيها جهر، بل الكلام العادي، يصلي على النبي على أنبي أثم يقول: «اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة.. إلى آخره»(١) أما أن يجعلها مع الأذان جزءاً من الأذان فهذه بدعة.

(فتاوی نور علی الدرب ۱/۳٦۲) (الشیخ ابن باز)

# الصلاة على النبي عليه السلام في آخر الخطبة وأمر الناس بذلك

سؤال: في نهاية الخطبة الثانية من يوم الجمعة أو العيدين يطلب الخطيب من المصلين الصلاة والسلام على رسول الله على ويورد الآية والحديث الدالين على فضل هذا العمل، فهل هذا ثابت عن الرسول على أم لا؟ حيث يقول أحد طلبة العلم أنها بدعة.

جواب: المشروع أن يصلى على النبي عَلَيْ في أول الخطبة بعد الحمد والشهادتين وأما الصلاة على النبي في آخر الخطبة وأمر الناس بذلك فلا أصل له فهو بدعة وكل بدعة ضلالة لقول النبي الناس من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(٢).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۱٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

(مجلة الدعوة عدد ١٥٨٣ ص٤٧) (الشيخ ابن فوزان)

#### صلاة الفائدة

سؤال: يقولون بأن هناك صلاة، تسمى صلاة الفائدة وهي مائة ركعة. وقيل أربع ركعات تصلى في آخر جمعة من رمضان، فهل هذا القول صحيح أم أنها بدعة؟.

جواب: هذا القول ليس بصحيح، وليس هناك صلاة تسمى صلاة الفائدة، وجميع الصلوات فوائد، وصلاة الفريضة أكبر الفوائد لأن جنس العبادة إذا كان فريضة فهو أفضل من نافلتها، لما ثبت في الحديث الصحيح أن الله تعالى يقول: «ماتقرب إليَّ عبدي بشيء أحب إليَّ مما فرضت عليه»(۱) ولأن الله أوجبها وهو دليل على محبته لها، وعلى أنها أنفع للعبد من النافلة، ولهذا ألزم بها لمصلحته بما يكون فيها من الأجر، فكل الصلوات فوائد، وأما صلاة خاصة تسمى صلاة الفائدة فهي بدعة لا أصل لها، وليحذر المرء من أذكار وصلوات شاعت بين الناس، وليس لها أصل من السنة، وليعلم أن الأصل في العبادات الحظر والمنع، فلا يجوز لأحد أن يتعبد لله بشيء لم يشرعه الله في كتابه أو في سنة رسوله الأصل أنه ليس بعبادة حتى يقوم دليل على ذلك أي على أنه فلا يليس بعبادة حتى يقوم دليل على ذلك أي على أنه

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۵۰۲).

عبادة. والله أعلم.

(فتاوى إسلامية ١/ ٣٤٥) (الشيخ ابن عثيمين)

#### صلاة القضاء العمرى

سؤال: إن بعض أئمة المساجد يصلون في رمضان بعد صلاة جمعة الوداع خمس صلوات لأوقاتها، بجماعة بأذان وإقامة، بالالتزام كالفرض والواجب، ويسمونها: صلاة القضاء العمري، والعوام يصلونهاحسب اسمها؛ عقيدة أنها قضاء لسائر صلواته الفائتة في عمره، والخواص - أي الأئمة - يؤدونها بأنها جبيرة لنقائص صلواته، وهؤلاء المحدثون يطعنون بالذين لايصلون هذه الصلاة. فالمسؤول من جنابكم: هل يجوز أداء هذه الصلاة أي القضاء العمري من الالتزام في رمضان بعد صلاة جمعة الوداع، وهل لها مبنى في شريعة الإسلام؟

جواب: الصلاة عبادة، والأصل فيها التوقيف، وطلب قضائها وبيانه تشريع، وذلك لايصح أن يرجع فيه إلا إلى كتاب الله وسنة رسوله على والإجماع المستند إليهما، أو إلى أحدهما، ولم يثبت عن النبي على ولا عن أصحابه رضي الله عنهم، ولاعن أئمة الهدى رحمهم الله: أنهم صلوا هذه الصلاة أو أمروا بها وحثوا عليها، أو رغبوا فيها، ولو كانت ثابتة لعرفها أصحابه رضي الله عنهم، ونقلوها إلينا، وأرشد أليها أئمة الهدى من بعدهم، لكن لم

يثبت ذلك عن أحد منهم: قولاً أو فعلاً؛ فدل ذلك على أن ما ذكر في السؤال من صلاة القضاء العمري بدعة في الشرع لم يأذن به الله، وقد ثبت عن النبي على أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(۱)، وإنما الذي أمر به رسول الله على أن يقضي من الصلوات ما فات الإنسان؛ لنوم أو نسيان حتى خرج وقته، وبين لنا أن نصليها نفسها إذا استيقظنا أو تذكرناها، لافي آخر جمعة من رمضان.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الفتوى رقم ٢٤٣٨)

### الصلوات الخمس بعد صلاة آخر جمعة من رمضان

سؤال: أهل قريتنا عندهم عادة في رمضان، وهي صلاتهم خمسة فروض الظهر والعصر، والمغرب، والعشاء، والفجر، وذلك بعد صلاة آخر جمعة في رمضان ويعتبرونها قضاء عن أي فرض من هذه لم يصله الإنسان أو نسيه في رمضان، فما الحكم في هذه الصلاة؟ وهل لها أصل في الشريعة الإسلامية أم لا؟

جواب: الحكم في هذه الصلاة أنها في البدع، وليس لها أصل في الشريعة الإسلامية، وهي لا تزيد الإنسان من ربه إلا بعداً

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

لأن رسول الله على يقول: «كل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار»(۱)، فالبدع وإن استحسنها مبتدعوها ورأوها حسنة في نفوسهم فإنها سيئة عند الله سبحانه وتعالى. لأن نبيه محمداً على يقول: «كل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار»(۲) وهذه الصلوات الخمس التي يعيدها الإنسان يقضيها في آخر يوم من رمضان لا أصل لها في الشرع، ثم نقول: هل إنك لم تخل إلا في خمس صلوات فقط.

ربما كنت أخللت في عدة أيام لا في عدة صلوات، والمهم أن ماعلمت أنك مخل فيه من الصلوات فاقضه، متى علمت ذلك بدون تأخير لقول الرسول عليه الصلاة والسلام: «من نام عن صلاة أو نسيها فليصليها إذا ذكرها»(٣)، وأما أنك تفعل هذه الصلوات الخمس احتياطاً كما زعمت فإن هذا منكر ولا يجوز.

(كتاب سؤال وجواب من برنامج نور على الدرب ١/ ٧٠)(الشيخ ابن عثيمين)

# ضرب الخطيب بالعصا ثلاث ضربات بعد الصعود على المنبر

سؤال: يوم الجمعة حين يصعد الإمام على المنبر هل

<sup>(</sup>۱) النسائي ٣/ ١٨٨ وصحيح سنن النسائي (١٤٨٧).

<sup>(</sup>۲) النسائي ٣/ ١٨٨ وصحيح سنن النسائي (١٤٨٧).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٦٨٤) وانظر البخاري (٥٩٧).

يضرب ثلاث ضربات بالعصا ثم بعد ذلك يؤذن المؤذن؟ هل هذا فعله الصحابة فعله الحبيب عليه الصلاة والسلام أم لا؟ وهل فعله الصحابة رضوان الله عليهم جميعاً أم لا؟

جواب: لم يثبت عن النبي على ولا عن أحد من خلفائه الراشدين ولا عن أحد من أصحابه رضي الله عنهم أجمعين أنه فعل ذلك فيما نعلم بل هو بدعة؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(۱)، وفي لفظ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۱) متفق على صحته، واللفظ الأخير لمسلم.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٤٥٥١)

### قراءة أسماء الله الحسنى بعد الصلوات

سؤال: في المسجد الذي نصلي فيه بعد قراءة الجزء وهو راتب يومي يقرأون أسماء الله الحسنى، وبعدها يرددون جميعا اسم يالطيف مائة وتسعاً وعشرين مرة فهل هذا مشروع أم بدعة؟.

البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

جواب: هذا من البدع، قراءة أسماء الله الحسنى بعد الصلوات، واعتياد هذا وترديد كلمة يالطيف بعدد معين، وبصفة معينة، كل هذا من البدع المحدثة في الإسلام، وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة، فهذه الأذكار المحدثة كقراءة أسماء الله الحسنى أدبار الصلوات وترديد كلمة يالطيف بصوت مرتفع، وما أشبه ذلك من الأوراد التي ليس لها دليل من الكتاب والسنة، ولا من هدي السلف الصالح، فهي بدع يجب تركها، والابتعاد عنها، والتحذير منها. أما أسماء الله الحسنى فالله يقول: ﴿ وَلِلّهِ الْأَسْمَاءُ اللهُ هذا شيء مشروع، لكن لا بأسمائه وصفاته والتوسل إليه بذلك هذا شيء مشروع، لكن لا يجعل هذا في وقت معين أو بعد فريضة، إلا بدليل يدل على يجعل هذا في وقت معين أو بعد فريضة، إلا بدليل يدل على ذلك، ولا دليل يدل على التخصيص. والله تعالى أعلم.

(المنتقى من فتاوى الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ٢/٤)

## قراءة الفاتحة بين خطبتي الجمعة

سؤال: هل قراءة الفاتحة بين خطبتي الجمعة سنة أو بدعة؟

جواب: لم تثبت قراءتها بين خطبتي الجمعة، لا عن النبي ولاعن أصحابه رضي الله عنهم فيما نعلم، فقراءتها بينهما

سورة الأعراف، الآية: «١٨٠».

بدعة .

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال السادس من الفتوى رقم ٥٦١١)

القراءة في الصلاة بقراءات مختلفة

سؤال: هل يجوز أن نقرأ آية في الصلاة بقراءات مختلفة ثابتة في ركعة واحدة كأن نقرأ مثلا: ﴿مالك يوم الدين أذا كان لايجوز فما حكم من يفعل ذلك؟

جواب: الثابت عنه على أنه ما كان يقرأ في صلاته لا في الفاتحة ولا في غيرها بكلمة من القرآن بقراءتين مختلفتين فيما نعلم ولم ينقل ذلك عن خلفائه الراشدين ولا عن أحد من صحابته رضوان الله عليهم أجمعين، ولا ينبغي فعل ذلك، ومن فعله واستمر عليه فقد ابتدع في الدين ما لم يشرعه الله ولارسوله، وخالف بفعله هذا قوله عليه الصلاة والسلام: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» (١) وفي رواية: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» أما الصلاة فصحيحة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٤٢٧٦)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

## قراءة القرآن في مكبرات الصوت قبل صلاة الجمعة

سؤال: في بعض المساجد في أنحاء كثيرة من العالم الإسلامي تتلى آيات من القرآن الكريم بمكبرات الصوت وذلك قبل صلاة الجمعة فما الحكم؟.

جواب: لا نعلم لذلك أصلا لا من الكتاب ولا من السنة ولا من عمل الصحابة ولا السلف الصالح رضي الله عن الجميع ويعتبر ذلك حسب الطريقة المذكورة من الأمور المحدثة التي ينبغي تركها لأنه أمر محدث ولأنه قد يشغل المصلين والقراء عن صلاتهم وقراءتهم والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

(كتاب الدعوة ١/ ١٣١) (الشيخ ابن باز)

سؤال: ماحكم الإسلام في قراءة القرآن يوم الجمعة قبل صلاة الظهر بمكبرات الصوت إذا قلت له: هذا أمر غير وارد يقول لك: تريد أن تمنع قراءة القرآن، وما رأيكم في الابتهالات الدينية تسبق أذان الفجر بقليل بمكبرات الصوت إذا قلت له: هذا أمر ليس له دليل يقول لك: هذا عمل خير يوقظ الناس لصلاة الفجر.

جواب: لا نعلم دليلاً يدل على وقوع ذلك في عهد الرسول على ولا نعلم أحداً من الصحابة عمل به. وكذلك الابتهالات التي

تسبق الأذان للفجر بمكبرات الصوت فكانت بدعة وكل بدعة ضلالة، وقد ثبت أن النبي عَلَيْهُ قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الخامس من الفتوى رقم ٥٣١٦)

# القنوت في صلاة الصبح دائماً

سؤال: هل قنت رسول الله ﷺ، في صلاة الصبح في الركعة الأخيرة بعد الركوع رافعاً يديه يدعو «اللهم اهدني فيمن هديت» كل ليلة حتى فارق الدنيا؟

وثبت من حديث سعد بن طارق الأشجعي أنه قال لأبيه يا أبت إنك قد صليت خلف رسول الله ﷺ، وخلف أبي بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم أفكانوا يقنتون في الفجر؟ فقال: أي

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

بني محدث. . خرجه الإمام أحمد والترمذي والنسائي وجماعة بإسناد صحيح. أما ماورد من حديث أنس رضي الله عنه أن النبي عنه أن النبي كان يقنت في الصبح حتى فارق الدنيا فهو حديث ضعيف عند أئمة الحديث.

(فتاوى إسلامية ١/ ٢٥٨) (الشيخ ابن باز)

# قول: «إن الله مع الصابرين» عند دخول المسجد والإمام راكع

سؤال: أسمع من بعض الناس إذا دخل المسجد والإمام راكع يقولون: «إن الله مع الصابرين» حتى يطيل الإمام في الركعة ليدركوها هل هذا جائز؟

جؤال: هذا لا أصل له ولم يكن في عهد الصحابة رضي الله عنهم ولا من هديهم وفيه أيضاً تشويش على المصلين الذين مع الإمام، والتشويش على المصلين منهي عنه لأنه يلهيهم.

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ٢/١٩)

## قول الإمام: «صلوا صلاة مودع» عند تسوية الصف

سؤال: بعض الأئمة إذا أقيمت الصلاة ينظر في الصف ويقول: «صلوا صلاة مودِّع» فهل ورد عن النبي ﷺ أنه قالها أثناء تسوية الصفوف فيشرع لنا أن نقولها؟

جواب: لم يرد عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم أنه كان يقول للناس عند تسوية الصف «صلوا صلاة مودع»، بل كان يأمرهم أن يستووا وأن يقيموا صفوفهم ويبين لهم أن تسوية الصف من تمام الصلاة، وأما «صلوا صلاة مودع» فلم ترد عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم، لكن وردت عن بعض العلماء فيما كتبوا أنه ينبغي للإنسان أن يتقن صلاته حتى كأنه يصلي صلاة مودع، لأن من يصلي صلاة مودع سوف يتقنها إذ أنه لا يدري هل يعود للصلاة مرة أخرى أو لا يعود. وأما أن يقولها الإمام فهذا من البدع وننصح الأئمة بعدم ذكر هذا القول لأنه من البدع.

(اللقاء الشهري ١٩/ ٢٧) (الشيخ ابن عثيمين)

## قول: «تقبل الله» و «حرماً» بعد الصلاة

سؤال: فضيلة الشيخ: هل قول: «تقبل الله» للمصلي بعد نهاية الصلاة ورده بقول: «منا ومنك» وكذلك قول: «حرماً» للمصلى ورده: «جمعاً» له أصل في الشرع؟.

جواب: اعتاد بعض الجهلة المصافحة بعد التسليم من صلاة الجماعة مباشرة وقبل الأذكار ثم يقول: «تقبل الله» فيرد عليه الثاني بقول: «منا ومنك» أو يقول الأول: «حرماً» ويرد الثاني بقوله: «جمعاً» وكل هذا لا أصل له بل السنة عقب السلام البدء بالاستغفار ثم بالأذكار الواردة بعده ثم التسبيح

والتحميد والتكبير إلى أخره.

(الشيخ ابن جبرين)

# قول المأموم: «استعنت بالله» بعد قول الإمام: «وإياك نستعين»

سؤال: هل قول المأموم: «استعنت بالله» بعد قول الإمام: «إياك نعبد وإياك نستعين» بدعة؟ .

جواب: نعم قول المأموم «استعنت بالله» بعد قول الإمام: «إياك نعبد وإياك نستعين» بدعة.

(سؤال على الهاتف) (الشيخ ابن عثيمين)

# القيام لصلاة ركعتين بعد الخطبة الأولى يوم الجمعة

سؤال: هل قيام بعض جماعة المسجد لصلاة ركعتين بعد الخطبة الأولى يوم الجمعة بدعة؟ .

جواب: نعم بدعة حيث أن الجماعة يلزمهم البقاء في مجالسهم وقت الخطبتين ولا يباح لهم شيء من الحركة ولا القيام حتى ورد في الحديث: «إذا قلت لصاحبك انصت والإمام يخطب فقد لغوت»(١). وقال ﷺ: «من مس الحصى فقد لغى»(٢). وكل

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳۹٤) ومسلم (۸۵۱).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۸۵۷) (۲۷).

هذا حث على الاستماع والانصات. ومعلوم أن الجلسة بين الخطبتين يسيرة قصيرة لا يمكن أن تتسع لصلاة ركعتين وإنما رخص في الصلاة للداخل الذي لم يصل تحية المسجد فيؤمر أن يصلي ركعتين قبل الجلوس وأن يتجوز فيهما أي يخففهما فأما الجالسون عند ابتداء الخطبة فإنهم ينصتون ولا يتحركون إلا الشيء الضروري والله أعلم.

(الشيخ ابن جبرين)

#### المصافحة بعد الصلاة بصفة دائمة

سؤال: ماحكم الشرع في المصافحة عقب الصلاة، هل هي بدعة أم سنة وبيان أدلة الحكم؟

جواب: المصافحة عقب الصلاة الفريضة بصفة دائمة لا نعلم لها أصلاً، بل هي بدعة وقد ثبت عن رسول الله ﷺ، أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١)، وفي رواية «من

أحدث في أمرنا هذاماليس منه فهو رد $^{(Y)}$ .

(فتاوى إسلامية ١/ ٢٦٨) (اللجنة الدائمة)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

سؤال: ما الحكم في مواظبة السلام ومصافحة الإمام والجالس على اليمين والشمال دُبر كل صلاة مفروضة؟.

جواب: المواظبة على السلام على الإمام ومصافحته والتزام المصلي السلام على من عن يمينه ومن عن يساره عقب الصلوات الخمس بدعة، لأنه لم يثبت ذلك عن النبي على ولا عن خلفائه الراشدين وسائر الصحابة رضي الله عنهم، ولو كان لنقل إلينا، لتكرر الصلاة كل يوم خمس مرات، وذلك لا يخفى على المسلمين لكونه في مشاهد عامة. وقد ثبت عن النبي على قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١). وقال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١).

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(فتاوى إسلامية ١/ ٣٢١) (اللجنة الدائمة)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

# نافلة يوم الأربعاء آخر شهر صفر

سؤال: إن بعض العلماء في بلادنا يزعمون أن في دين الإسلام نافلة يصليها يوم الأربعاء آخر من شهر صفر وقت صلاة الضحى أربع ركعات بتسليمه واحدة تقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب وسورة الكوثر سبع عشرة مرة، وسورة الإخلاص خمسين مرة والمعوذتين مرة مرة تفعل ذلك في كل ركعة وتسلم وحين تسلم تشرع في قراءة (الله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون) ثلاثمائة وستين مرة وجوهرة الكمال ثلاث مرات واختتم بسبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين، وتصدق بشيء من الخبز إلى الفقراء، وخاصية هذه الآية لدفع البلاء الذي ينزل في الأربعاء الأخير من شهر صفر وقولهم إنه ينزل في كل سنة ثلاثمائة وعشرون ألفاً من البليات وكل ذلك في يوم الأربعاء الأخير من شهر صفر فيكون ذلك اليوم أصعب الأيام في السنة كلها فمن صلى هذه الصلاة بالكيفية المذكورة حفظه الله بكرمه من جميع البلايا التي تنزل في ذلك اليوم ولم يحسم حوله لتكون محواً يشرب منه من لا يقدر على أداء الكيفية كالصبيان وهل هذا هو الحل أم لا؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

هذه النافلة المذكورة في السؤال لا نعلم لها أصلاً من الكتاب ولا من السنة، ولم يثبت لدينا أن أحداً من سلف هذه الأمة وصالحي خلفها عمل بهذه النافلة بل هي بدعة منكرة، وقد ثبت عن رسول الله على أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۱) وقال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(۱) ومن نسب هذه الصلاة وماذكر معها إلى النبي على أو إلى أحد من الله عنهم فقد أعظم الفرية وعليه من الله مايستحق من عقوبة الكذابين.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم ١٦١٩)

# النداء لصلاة العيدين أو الاستسقاء بقول: «الصلاة جامعة» قالت اللحنة الدائمة:

النداء لصلاة العيدين أو الاستسقاء بالصلاة جامعة أو غيرها من الكلمات لايجوز بل هو بدعة محدثة؛ لأنه لم يرد عنه ﷺ، وإنما الذي ورد عنه في صلاة الكسوف، والأصل في العبادات

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

التوقيف، بقوله عَلَيْهِ: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(۱)، وفي لفظ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۲). (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الفتوى رقم ۷۲۸۷)

# النشيد قبل الأذان لصلاة الجمعة وقراءة الصمدية وسنة الجمعة القبلية

اطلعت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء على ماتضمنته الرسالة المقدمة إلى سماحة الرئيس العام، ونصها:

قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ (٣).

خالد: يجب التشويق والإنشاد قبل أذان الظهر من يوم الجمعة.

عمر: لا بل تلاوة القرآن بواسطة المكبر أحب إلى الله من ذلك.

خالد: قراءة الصمدية قبل البدء بالخطبة والتراتيل الدينية واجب ومستحب.

عمر: لم يشرع بها الله ولا رسوله وغير واجبة، بل يجب

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲٦٩٧) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: «٦٥».

السكوت حتى يصعد الخطيب المنبر ثم يؤذن.

خالد: الدرس الديني بعد الفراغ من صلاة الجمعة شيء مستحب ولا بأس به.

عمر: لم يرد ذلك على لسان رسول الله، ﷺ، ولا صحابته ولم يفعلوه مدى حياتهم.

خالد: صلاة ركعتين قبل صلاة الجمعة واجبة وهي سنة قبلية.

عمر: لم يصلها الرسول ولا صحابته.

خالد: الصلاة على رسول الله، ﷺ، بعد الأذان من قبل المؤذن شيء مستحب ولا بأس به.

عمر: لا، لا يجوز ذلك ولم يسن من قبل رسول الله ولا صحابته.

يرجى التكرم برد الجواب الصواب خطياً وحسب حكم الشرع. جزاكم الله خير الجزاء.

سؤال: ماحكم أداء المرأة لصلاة الجمعة، وهل تكون قبل أم بعد صلاة الرجال أو معهم؟.

جواب: أولاً: لم يثبت في الشرع نشيد قبل الأذان لصلاة الجمعة. بل هو بدعة. ولا يختص يوم الجمعة بتلاوة القرآن في المكبر أو غيره. لا قبل الأذان لها ولا بعد الصلاة. وليست تلاوته شعاراً إسلامياً ليوم الجمعة بل تلاوته مشروعة كل يوم، فتخصيصه

بيوم الجمعة بدعة، والسنة الثابتة الاقتصار على الأذان لها.

ثانياً: ليست قراءة الصمدية أو غيرها من القرآن أو الأذكار قبل البدء في خطبة الجمعة واجبة ولا مستحبة بل هي بدعة. وقد ثبت عن النبي، عليه أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه، فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم.

ثالثاً: لا حرج في إلقاء درس أو دروس في حلقات علمية في يوم الجمعة لعدم مايمنع من ذلك من الأدلة بعد الصلاة.

رابعاً: ليس لصلاة الجمعة سنة قبلية، لأن ذلك لم يثبت عن النبي على النبي على ولا عن أصحابه رضي الله عنهم، ولكن يشرع لمن جاء إلى الجمعة أن يصلي ماتيسر من النافلة إلى صعود الخطيب على المنبر، ومن دخل بعد صعود الخطيب على المنبر شرع له أن يصلي تحية المسجد فقط.

خامساً: الصلاة على النبي، ﷺ، مرغب فيها شرعاً، وأجرها عظيم، وهي سنة بعد الأذان، لكن يصلي المؤذن عليه بعد الفراغ من الأذان سراً في نفسه لا جهراً فجهر المؤذن بها بعد فراغه من الأذان بدعة. أما من سمع الأذان فيسن له أن يحكيه. وأن يصلي على النبي، ﷺ، بعد فراغ المؤذن منه. ويسأل الله الوسيلة لنبيه ﷺ، فيقول: (اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

القائمة، آت محمداً الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته)(١).

(فتاوى إسلامية ١/ ٤١١) (اللجنة الدائمة)

## وضع المسواك بين الأصابع في الصلاة

سؤال: هل ورد شيء في وضع المسواك بين الأصابع في الصلاة وإذا كان لم يرد ماحكم من عمل هذا؟.

جواب: لا أعلم أنه ورد أن الرسول يجعل سواكه بين أصابعه، أما الحكم في هذه المسألة فلا ينبغي أن يضعه بين أصابعه لأنه يشغله في صلاته إذ أنه يحتاج إلى مراقبة.

(لقاء الباب المفتوح ٢٢/ ٢٣) (الشيخ ابن عثيمين)

## وضع اليد فوق الرأس بعد السلام من الصلاة

سؤال: فيه ناس بعد السلام من انتهاء الصلاة يضع يده فوق رأسه ويقول إنها سنة.

جواب: ليس من السنة وضع اليد فوق الرأس بعد السلام من الصلاة وإنما فعل ذلك من البدع المحدثة، وقد ثبت أن النبي قال: «من أحدث من أمرنا هذا ماليس منه فهو

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۱٤).

رد»(۱).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثاني للفتوى رقم ١٠٧٣٦)

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).





## تخصيص أيام من رجب بالصوم

سؤال: هناك أيام تصام تطوعاً في شهر رجب، فهل تكون في أوله أو وسطه أو آخره؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

لم تثبت أحاديث خاصة بفضيلة الصوم في شهر رجب سوى ما أخرجه النسائي وأبوداود وصححه ابن خزيمة من حديث أسامة قال: قلت: يارسول الله لم أرك تصوم من شهر من الشهور ماتصوم من شعبان، قال: «ذلك شهر يغفل عنه الناس بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين فأحب أن يرفع عملي وأنا صائم»(۱)، وإنما وردت أحاديث عامة في الحث على صيام ثلاثة أيام من كل شهر، والحث على صوم أيام البيض من كل شهر وهو الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر والحث على موم أيام البيض على صوم الأشهر الحرم وصوم يوم الإثنين والخميس ويدخل رجب في عموم ذلك، فإن كنت حريصاً على اختيار أيام من الشهر فاختر أيام البيض الثلاث أو يوم الإثنين والخميس وإلا فالأمر واسع، فاختر أيام البيض الثلاث أو يوم الإثنين والخميس وإلا فالأمر واسع، أما تخصيص أيام من رجب بالصوم فلا نعلم له أصلاً في الشرع.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٢٦٠٨)

<sup>(</sup>۱) النسائي ۲۰۱/۶ ومسند الإِمام أحمد ۲۰۱/۵ وابن أبي شيبة ۱۰۳/۳ وصحيح سنن النسائي (۲۲۲۱).

## صوم أول يوم من رجب

قال فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان:

صوم أول يوم من رجب بدعة ليس من الشريعة ولم يثبت عن النبي ﷺ في خصوص رجب صيام. فصيام أول يوم من رجب واعتقاد أنه سنة هذا خطأ وبدعة.

(المنتقى من فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ١/٣٣)

### صيام رمضان ثلاثون يوما باستمرار

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

قد دلت الأحاديث الصحيحة المستفيضة عن رسول الله ﷺ، وإجماع أصحاب الرسول ﷺ، والتابعين لهم بإحسان من العلماء على أن الشهر يكون ثلاثين ويكون تسعاً وعشرين، فمن صامه دائماً ثلاثين من غير نظر في الأهلة فقد خالف السنة والإجماع، وابتدع في الدين بدعة لم يأذن بها الله.

(مجموع فتاوى سماحة الشيخ عبدالعزيز ابن باز ص١١١٩)

### صيام شهر رجب وشعبان واتباعهما بشهر رمضان

سؤال: رأيت الناس يديمون الصيام في رجب وشعبان ويتبعونه بصيام رمضان بدون إفطار في هذه المدة فهل ورد حديث

في ذلك وإن كان فما نص الحديث؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه ومسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ٥١٦٩)

البخاري (١٩٦٩) ومسلم (١١٥٦).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۹۷۱) ومسلم (۱۱۵۷).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).



(TV)

القـــرآن



# استئجار قاريء ليقرأ القرآن على روح الميت

سؤال: وسئل فضيلة الشيخ ابن عثيمين: عن حكم استئجار قاريء ليقرأ القرآن الكريم على روح الميت؟

جواب: هذا من البدع وليس فيه أجر لا للقاريء ولا للميت، ذلك لأن القاريء إنما قرأ للدنيا والمال فقط وكل عمل صالح يقصد به الدنيا فإنه لا يقرب إلى الله ولا يكون فيه ثواب عند الله، وعلى هذا فيكون هذا العمل – يعني استئجار شخص ليقرأ القرآن الكريم على روح الميت – يكون هذا العمل ضائعاً ليس فيه سوى إتلاف المال على الورثة فليحذر منه فإنه بدعة ومنكر.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ٢/ ٣٠٤)

# افتتاح الندوات والمحاضرات بآيات من القرآن دائماً

سؤال: افتتاح المحاضرات والندوات بالقرآن الكريم هل هذا من الأمور المشروعة؟.

جواب: لا أعلم في هذا سنة عن رسول الله ﷺ والنبي عليه الصلاة والسلام كان يجمع أصحابه كثيراً حين يريد الغزو أو للأمور المهمة التي تعم المسلمين ولا أعلم أنه ﷺ كان يفتتح هذه الاجتماعات بشيء من القرآن.

لكن لو كانت المحاضرة أو الندوة تشتمل على موضوع معين وأراد أحد أن يقرأ شيئاً من الآيات التي تتعلق بهذا الموضوع

ليكون بها افتتاح ذلك الموضوع فإن هذا لا بأس به.

وأما اتخاذ افتتاح الندوات والمحاضرات بأيات من القرآن دائماً كأنها سنة مشروعة فهذا لا ينبغي.

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ص٤٣)

# اهداء قراءة القرآن الكريم للوالدين أو غيرهما

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

وقال نبينا عليه الصلاة والسلام: «اقرأوا القرآن فإنه يأتي شفيعاً لأصحابه يوم القيامة»(٤) ويقول عَلَيْهُ: «إنه يؤتى بالقرآن يوم

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: «٢٩».

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: (٩».

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآية: «٤٤».

<sup>(</sup>٤) مسلم (٨٠٤).

القيامة وأهله الذين يعملون به؛ تقدمه سورة البقرة وآل عمران تحاجان عن أصحابهما»(١).

المقصود أنه أنزل للعمل به، وتدبره، والتعبد بتلاوته، والإكثار من قراءته، لا لإهدائه للأموات أو غيرهم، ولا أعلم في إهدائه للوالدين أو غيرهم أصل يعتمد عليه، وقد قال على «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (٢)، وقد ذهب بعض أهل العلم إلى جواز ذلك وقالوا: لا مانع من إهداء ثواب القرآن وغيره من الأعمال الصالحات، وقاسوا ذلك على الصدقة والدعاء للأموات وغيرهم.

ولكن الصواب هو القول الأول للحديث المذكور وماجاء في معناه، ولو كان إهداء التلاوة مشروعاً لفعله السلف الصالح والعبادة لا يجوز فيها القياس، لأنها توقيفية لا تثبت إلا بالنص من كلام الله عز وجل، أو من سنة رسوله على للحديث السابق وماجاء في معناه. أما الصدقة عن الأموات وغيرهم، والدعاء لهم، والحج عن الغير؛ ممن قد حج عن نفسه، وهكذا العمرة عن الغير ممن قد اعتمر عن نفسه، وهكذا قضاء الصوم عمن مات وعليه صيام، فكل هذه العبادات قد صحت بها الأحاديث عن رسول الله على الله ولى التوفيق.

(مجموع فتاوی سماحة الشیخ ابن باز ص۳۷۶)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۵۰۵).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

### تخصيص قراءة سورة الفاتحة بالليل بعد الوتر مرات

سؤال: أرجو من فضيلتكم إفتائي عن قراءة سورة الفاتحة بعد صلاة العشاء أي بعد الوتر وذلك لعدد غير محدد مثل مائة مرة أو أقل أو أكثر بدون تحديد عدد معين أو وقت معين علماً بأنني أقرأ القرآن دائماً راجياً من المولى جل وعلا زيادة في الأجر والثواب، فهل هذا يعتبر بدعة أم لا وأنا بعد قراءة الفاتحة أطلب من الله التوبة والمغفرة والهداية وفقكم الله لخدمة الإسلام والمسلمين.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

القرآن كلام الله تعالى، وفضل كلامه تعالى على كلام البشر كفضل الله على عباده، وفضل قراءة القرآن عظيم لا يقدر قدره إلا الله سبحانه لكن ليس للقاريء أن يخص سورة أو آية بالتلاوة في وقت معين أو لغرض معين إلا ما خصه الرسول على كفاتحة الكتاب للرقية، أو في الصلاة في كل ركعة، وكقراءة آية الكرسي عندما يأخذ مضجعه من فراشه للنوم رجاء أن يحفظه الله من الشيطان، وكقراءة المعوذات ﴿قل هو الله أحد﴾ و ﴿قل أعوذ برب الناس﴾ للرقية.

وكذلك ليس له أن يلتزم تكرار سورة أو آية مرات محدودة

إلا إذا ثبت ذلك عن الني عَلَيْ لأن ذلك عبادة فيراعى فيها التوقيف من الشرع.

ومن هذا يتبين أن تخصيص قراءة سورة الفاتحة بالليل بعد الوتر مرات بدعة، ولو لم يحدد العدد؛ لأنه لم يثبت ذلك عن النبي على ولا عن أحد من خلفائه الراشدين رضي الله عنهم فالخير في القراءة دون تقيد بالفاتحة ولا تخصيص للقراءة بالليل بعد الوتر بل يشرع الإكثار من قراءة القرآن الكريم للفاتحة وغيرها من غير تحديد لعدد معين أو وقت معين إلا ماجاء في الشرع المطهر كما سبق بيانه.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٧٠١٢)

# تسمية سور بأنها منجيات

سؤال: جاءني بعض طلبة دار الحديث بالمدينة المنورة بنسخة تسمى السور المنجيات فيها سورة الكهف والسجدة ويس وفصلت والدخان والواقعة والحشر والملك وذكر أنه وزع منها الكثير في حرم مكة والمدينة وغيرهما فهل هناك دليل على تخصيصها بهذا الوصف وتسميتها بهذا الاسم؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

القرآن كل سوره وآياته شفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين ونجاة لم اعتصم به واهتدى بهداه من الكفر والضلال والعذاب الأليم، وبين رسول الله ﷺ بقوله وعمله وتقريره جواز الرقية ولم يثبت عنه ﷺ أنه خص هذه السور الثمان بأنها توصف أو تسمى بالمنجيات بل ثبت أنه كان يعوذ نفسه بالمعوذات الثلاث ﴿قل هو الله أحد﴾ ﴿وقل أعوذ برب الفلق﴾ ﴿وقل أعوذ برب الناس﴾ يقرؤهن ثلاث مرات وينفث في كفيه عقب كل مرة عند النوم ويمسح بهما وجهه وما استطاع من جسده ورقى أبو سعيد بفاتحة الكتاب سيد حي من الكفار قد لدغ فبرأ بإذن الله وأقره النبي ﷺ على ذلك وقرر قراءة آية الكرسي عند النوم وأن من قرأها لم يقربه شيطان تلك الليلة، فمن خص السور المذكورة في السؤال بالمنجيات فهو جاهل مبتدع ومن جمعها على هذا الترتيب مستقلة عما سواها من سور القرآن رجاء النجاة أو الحفظ أو التبرك بها فقد أساء في ذلك وعصى لمخالفته لترتيب المصحف العثماني الذي أجمع عليه الصحابة رضي الله عنهم ولهجره أكثر القرآن وتخصيصه بعضه بما لم يخصه به رسول الله ﷺ ولا أحد من أصحابه وعلى هذا فيجب منع هذا العمل والقضاء على ماطبع من هذه النسخ إنكاراً للمنكر وإزالة له.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ١٢٦٠)

# تعليق التمائم

سؤال ماحكم تعليق التمائم ووضعها على الصدر أو تحت الوسادة؟ مع العلم أن هذه التمائم فيها آيات قرآنية فقط.

جواب: الصحيح أن تعليق التمائم ولو من القرآن ومن الأحاديث النبوية أنه مُحرَّم، وذلك لأنه لم يرد عن النبي عليه الصلاة والسلام وكل شيء لم يرد عن الرسول عليه الصلاة والسلام فيما يتخذ سبباً فإنه لاغ غير معتبر. لأن مسبب الأسباب هو الله عز وجل فإذا لم نعلم هذا السبب لا من جهة الشرع ولا من جهة التجارب والحس والواقع فإنه لا يجوز أن نعتقده سببا فالتمائم على القول الراجح محرمة، سواء كانت من القرآن أو من غير القرآن. وإذا أصيب الإنسان بشيء فليتخذ أحداً يقرأ عليه كما كان جبريل عليه السلام يرقي النبي عليه الصلاة والسلام، وكان الرسول عليه السلام يرقي النبي عليه الصلاة والسلام، وكان الرسول عليه السلام يرقي النبي عليه المشروع.

(فتاوى إسلامية ١/ ٩٥) (الشيخ ابن عثيمين)

# تعليق اللوحات المكتوب عليها آيات من القرآن في المنازل وغيرها

سؤال: ما رأيكم في البطاقات واللوحات سواء الورقية أو المصنوعة من الخيوط والتي يكتب عليها لفظ الجلالة مقروناً باسم

النبي عليه الصلاة والسلام «الله محمد»؟.

جواب: هذه المسألة كثرت في الناس على أوجه متعددة. ووضع لفظ الجلالة وبجانبه اسم الرسول عليه الصلاة والسلام لا يجوز، وقد قال رجل للنبي ﷺ: «ماشاء الله وشئت» فقال النبي ﷺ: «أجعلتنى لله ندا بل ماشاء الله وحده»(١).

وإذا كان الهدف من تعليق لوحة عليها اسم النبي عَلَيْهُ من قبيل التبرك فهذا غير جائز أيضاً، لأن التبرك إنما يكون بالتزام سنة النبي عليه الصلاة والسلام والاهتداء بهديه.

وكذلك بالنسبة لتعليق اللوحات المكتوب عليها آيات من القرآن الكريم في المنازل، إذ لم يرد في ذلك عن السلف الصالح - رحمهم الله - ولا عن النبي عليه ولا عن أصحابه التابعين، ولا أدري من أين جاءت هذه البدعة، فهي في الحقيقة بدعة لأن القرآن إنما نزل ليتلى لا ليعلق على الجدران.

ثم أن في تعليقه على الجدران مفسدة، لأن من يفعلون ذلك قد يعتقدون أنه حرز لهم، فيستغنون بذلك عن الحرز الصحيح وهو التلاوة باللسان، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام عن آية الكرسي: «من قرأها في ليلة لم يزل عليه من الله حافظ ولا يقربه

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ٢١٤/١، ٢٨٢ وصححه أحمد شاكر في المسند (١٨٣٩).

شيطان حتى يصبح»(١).

أيضاً قد لا تخلو المجالس غالباً من الأقوال المحرمة وربما كان فيها شيء من آلات اللهو، ولا يجوز أن يجتمع كلام الله في أماكن كهذه لذلك ننصح إخواننا المسلمين بعدم تعليق لوحات تحمل آيات الله أو لفظ الجلالة أو اسم النبي عليه الصلاة والسلام.

(فتاوى إسلامية ٤/ ٤٧٩) (الشيخ ابن عثيمين)

وقال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين أيضاً:

تعليق الآيات القرآنية على الجدران وأبواب المساجد وما أشبهها هو من الأمور المحدثة التي لم تكن معروفة في عهد السلف الصالح الذين هم خير القرون، كما ثبت عن النبي عليه الصلاة والسلام أنه قال: «خير الناس قرني ثم الذين يلونهم» ثم الذين يلونهم» (٢) الذين يلونهم).

ولو كان هذا من الأمور المحبوبة إلى الله عز وجل لشرعه الله تعالى على لسان رسوله ﷺ لأن كل ماينفع الناس في دينهم ودنياهم فهو مشروع على لسان الرسول ﷺ، ولو كان هذا من الخير لكان أولئك السلف الصالح أسبق إليه منا ومع هذا فإننا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۳۱۱).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۳۲۵۰) ومسلم (۱۹۲۳).

نقول لهؤلاء الذين يعلقون هذه الآيات: ماذا تقصدون من هذا التعليق؟ أتقصدون بذلك احتراماً لكلام الله عز وجل؟ إن قالوا: نعم، قلنا: لسنا والله أشد احتراماً لكلام الله سبحانه وتعالى من أصحاب النبي على ومع ذلك لم يعلقوا شيئاً من آيات الله على جدرانهم وجدران مساجدهم، وإن قالوا: نريد بذلك التذكير والموعظة قلنا: لننظر إلى الواقع فهل أحد من الناس الذين يشاهدون هذه الآيات المعلقة يتعظ بما فيها، قد يكون ذلك ولكنه نادر جداً وأكثر مايلفت النظر في هذه الآيات المكتوبة حسن الخط أو مايحيط بها من البراويز أو الزخارف أو ما أشبه ذلك.

ونادر جداً أن يرفع الإنسان رأسه إليها ليقرأها فيتعظ بما فيها.

وإن قالوا: نريد التبرك بها فيقال: ليس هذا طريق التبرك والقرآن كله مبارك لكن بتلاوته وتفقه معانيه والعمل به لا بأن يعلق على الجدران ويكون كالمتاحف.

وإن قالوا: أردنا بذلك الحماية والورد قلنا: ليس هذا طريق الحماية والورد فإن الأورادالتي تكون من القرآن إنما تمنع صاحبها إذا قرأها كما في قوله ﷺ فيمن قرأ آية الكرسي في ليلة: «لم يزل عليه من الله حافظ ولا يقربه شيطان حتى يصبح»(١) ومع هذا فإن بعض المجالس أو كثيراً من المجالس التي تكتب فيها هذه الآيات

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۳۱۱).

قد يكون فيها اللهو بل قد يكون فيها الكلام المُحرَّم أو الأغاني المُحرَّمة وفي ذلك من امتهان القرآن المعنوي ماهو ظاهر.

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ص٢٤)

# تقبيل القرآن

سؤال: رأيت في الناس مالم أسمع به قط ولا رأيت، وهو تقبيل القرآن كما يقبل رجلان أحدهما الآخر.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

لا نعلم لتقبيل الرجل القرآن أصلاً.

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثاني عشر من الفتوى ١٧٢)

سؤال: نلاحظ أن بعض الإخوان عندما يقومون بقراءة القرآن الكريم يقوم بتقبيل المصحف، ويمسح به على عينيه ووجهه، فهل هذا وارد في الشريعة أرجو إفادتي؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

لا نعلم لذلك أصلاً في الشرع المطهر.

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني عشر من الفتوى ١٤٧٢)

### تقلد المصاحف كحلى أو غيرها

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

لا يجوز تعليق المصاحف على الصدور، لا في حلي ولا غير حلي، لأن هذا من البدع التي لم يفعلها الصحابة رضي الله عنهم.

ولا يجوز كذلك أن يتقلده الإنسان لرفع البلاء أو لدفعه، لأن ذلك لم يفعله النبي ﷺ ولا أحد من الصحابة الكرام.

(فتاوى منار الإسلام ١/ ٤٥) (الشيخ ابن عثيمين)

#### التهليل بدلاً من سجود التلاوة

سؤال: عندما نقرأ في كتاب الله، وتمر علينا سجدة، ونحن في مكان غير المسجد والمصلى، كالمدرسة وغيرها نقول: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير» أربع مرات، فهل يجوز ذلك أم لا؟ وإذا كان لا يجوز فماذا نفعل؟ أفتونا رحمكم الله.

جواب: إذا مر القاريء بآية سجدة، فإن كان في محل يمكنه فيه السجود على القول فيه السجود على القول الراجح لأنه ثبت عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قرأ وهو يخطب يوم الجمعة آية السجدة فنزل وسجد ثم قرأها في الجمعة

الثانية فلم يسجد وقال: أن الله لم يفرض علينا السجود إلا أن نشاء، وإذا لم يسجد فإنه لا يقول شيئاً بدل السجود، لأن ذلك بدعة، ودليله أن زيد بن ثابت قرأ عند النبي عليه النجم فلم يسجد فيها ولم يعلمه النبي عليه شيئاً يقوله بدلاً عن السجود.

(فتاوى إسلامية ٤/ ٥٢) (الشيخ ابن عثيمين)

# توزيع سور خاصة من القرآن على عدة أشخاص ثم الدعاء بعد القراءة بسعة الرزق ونحوها

سؤال: في أوغندة إذا أراد شخص أن يدعو ربه خاصة لسعة الرزق يدعو أشخاصاً من المتعلمين ويحضرون إليه ويحمل كل واحد مصحفه ويبدءون في القراءة واحد يقرأ سورة يس لأنه قلب القرآن وثاني سورة الكهف وثالث سورة الواقعة أو الرحمن، أو الدخان، المعارج، نون، تبارك يعني الملك، محمد، فتح ونحو ذلك من السور القرآنية وبكرا كذا وبكرا كذا لا يقرءون من البقرة أو النساء وبعد ذلك الدعاء، فهل هذا الطريق مشروع في الإسلام وإن كان عكس فأين الطريق المشروع مع الدليل عنه؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

قراءة القرآن مع تدبر معانيه من أفضل القربات ودعاء الله واللجأ إليه في التوفيق للخير وفي سعة الرزق ونحو ذلك من أنواع الخير عبادة مشروعة، لكن القراءة بالصفة التي ذكرت في السؤال

من توزيع سور خاصة من القرآن الكريم على عدة أشخاص كل منهم يقرأ سورة ليدعو بعد ذلك بسعة الرزق ونحوها بدعة؛ لأن ذلك لم يثبت عن النبي على قولاً ولا فعلاً ولا عن أحد من الصحابة رضي الله عنهم ولا عن أئمة السلف رحمهم الله والخير في اتباع من سلف والشر في ابتداع من خلف، وقد ثبت عن النبي بيلي أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١).

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٢٠٢٨)

# الحلف على المصحف لتأكيد اليمين

سؤال: شخص حلف على المصحف كذب في أيام الطفولة أي كان يبلغ ١٥ سنة ولكنه ندم على هذا بعد بلوغه سن الرشد وعرف أن هذا حرام شرعاً فهل عليه إثم أو كفارة؟.

جواب: هذا السؤال يتضمن مسألتين المسألة الأولى الحلف على المصحف لتأكيد اليمين وهذه صيغة لا أعلم لها أصلاً من السنة فليست بمشروعة وأما المسألة الثانية فهو حلفه على الكذب وهو عالم بذلك وهذا إثم عظيم يجب عليه أن يتوب إلى الله منه حتى أن بعض أهل العلم يقول: إن هذا من اليمين الغموس التي تغمس صاحبها في الإثم ثم تغمسه في النار فإذا كانت هذه اليمين قد وقعت منه بعد بلوغه فإنه يكون بذلك إثماً عليه أن يتوب إلى

البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

الله وليس عليه كفارة لأن الكفارة إنما تكون في الأيمان على الأشياء المستقبلة وأما الأشياء الماضية فليس فيها كفارة بل الإنسان دائر فيها بين أن يكون آثماً فيها أم غير آثم فإذا حلف على شيء يعلم أنه كذب فهو آثم وإن حلف على شيء يعلم أنه صادق أو يغلب على ظنه أنه صادق فليس بآثم.

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ص٤٣)

### ختم المجلس بسورة العصر

سؤال: بعض الناس لهم أوراد يقولونها قبل الغروب وقبل الشروق بترتيب معين وهي أحاديث عن رسول الله، عليه محفوظة بترتيب معين، يواظبون عليها يومياً، وماحكم قراءة سورة العصر في ختام المجلس؟ وجزاك الله خيراً.

جواب: أما الأوراد الواردة عن النبي، على من القرآن ومن الأذكار النبوية فإنها تفعل كما وردت صباحية أو مسائية، أو كانت دبر الصلوات، أو كانت لأسباب معينة كذكر الدخول للمنزل والخروج منه، المهم أن الأذكار والأوراد الواردة عن الرسول، عليه الصلاة والسلام، تفعل كما وردت.

وأما الأذكار التي لم ترد عن الرسول، عليه الصلاة والسلام، أو وردت على وجه آخر غير الذي يفعله الإنسان، فإن ذلك يكون بدعة إذا قام به الإنسان، لأن البدعة قد تكون في أصل العبادة وقد تكون في وصف العبادة. أما ختم المجلس بسورة

العصر فإن ذلك بدعة ولا أصل له.

(لقاء الباب المفتوح ٢٠/١٩) (الشيخ ابن عثيمين)

# دعاء ختم القرآن في الصلاة

سؤال: ماقولكم فيما يذهب إليه بعض الناس من أن دعاء ختم القرآن من البدع المحدثة؟.

جواب: لا أعلم لدعاء ختم القرآن في الصلاة أصلاً صحيحاً يعتمد عليه من سنة الرسول ﷺ ولا من عمل الصحابة رضي الله عنه يفعله إذا عنهم وغاية مافي ذلك ماكان أنس بن مالك رضي الله عنه يفعله إذا أراد إنهاء القرآن من أنه كان يجمع أهله ويدعو لكنه لا يفعل هذا في صلاته.

والصلاة كما هو معلوم لا يشرع فيها إحداث دعاء في محل لم ترد السنة به لقول النبي ﷺ: «صلوا كما رأيتموني أصلي» (۱) وأما اطلاق البدعة على هذه الختمة في الصلاة فإني لا أحب اطلاق ذلك عليها لأن العلماء.. علماء السنة مختلفون فيها. فلا ينبغي أن نعنف هذا التعنيف على ماقال بعض أهل السنة إنه من الأمور المستحبة لكن الأولى للإنسان أن يكون حريصاً على اتباع السنة.

ثم إن ها هنا مسألة يفعلها بعض الأخوة الحريصين على

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۰۸).

تطبيق السنة، وهي أنهم يصلون خلف أحد الأئمة فإذا جاءت الركعة الأخيرة انصرفوا وفارقوا الناس بحجة أن الختمة بدعة، وهذا أمر لا ينبغي لما يحصل من ذلك من اختلاف القلوب والتنافر ولأن ذلك خلاف ماذهبت إليه الأئمة.

فإن الإمام أحمد رحمه الله كان لا يرى استحباب القنوت في صلاة الفجر ومع ذلك يقول: «إذا ائتم الإنسان بقانت في صلاة الفجر فليتابعه، وليؤمن على دعائه».

ونظير هذه المسألة، أن بعض الأخوة الحريصين على إتباع السُنة في عدد الركعات في صلاة التراويح إذا صلوا خلف إمام يصلي أكثر من إحدى عشرة ركعة أو ثلاث عشرة ركعة انصرفوا إذا تجاوز الإمام هذا العدد وهذا أيضاً أمر لا ينبغي وهو خلاف عمل الصحابة رضي الله عنهم. فإن الصحابة رضي الله عنهم لما أتم عثمان بن عفان رضي الله عنه في منى أنكروا عليه ومع ذلك كانوا يصلون خلفه ويتمون. ومن المعلوم أن إتمام الصلاة في حال يشرع فيها القصر أشد مخالفة للسنة من الزيادة على ثلاث عشرة ركعة ومع هذا لم يكن الصحابة رضي الله عنهم يفارقون عثمان، أو يدعون الصلاة معه، وهم بلا شك أحرص منا على إتباع السُنة وأسد منا رأياً وأشد منا تمسكاً فيما تقتضيه الشريعة الإسلامية.

فنسأل الله أن يجعلنا جميعاً ممن يرى الحق حقاً فيتبعه ويرى الباطل باطلاً فيجتنبه.

(فتاوى فضيلة الشيخ محمد الصالح العثيمين ١/٥٢)

#### الفصل بين السورتين بالتكبير

سؤال: بعض قراء القرآن يفصلون بين السورة والأخرى بقول: «الله أكبر» دون بسملة، هل يجوز ذلك، وهل له دليل؟.

جواب: هذا خلاف مافعل الصحابة رضي الله عنهم من فصلهم بين كل سورة وأخرى ببسم الله الرحمن الرحيم وخلاف ماكان عليه أهل العلم من أنه لا يفصل بالتكبير في جميع سور القرآن. غاية ماهناك أن بعض القراء استحب أن يكبر الإنسان عند ختم كل سورة من الضحى إلى آخر القرآن مع البسملة بين كل سورتين. والصواب أنه ليس بسنة: لعدم ورود ذلك عن النبي سورتين، وعلى هذا فالمشروع أن تفصل بين كل سورة وأخرى بالبسملة «بسم الله الرحمن الرحيم» إلا في سورة براءة فإنه ليس بينها وبين الأنفال بسملة.

(فتاوى إسلامية ٤/٨٤) (الشيخ ابن عثيمين)

# قراءة آية الكرسي والمعوذات بصوت مرتفع عقب الصلوات

سؤال: إذا صلينا يأمرون واحداً بدبر كل صلاة فرض ليرفع صوته بقراءة آية الكرسي و «قل هو الله أحد» مع المعوذتين وإذا انتهى من القراءة يقرأ كل واحد من الجماعة آية الكرسي

والمعوذتين من أولها إلى آخرها.

هل هذا وارد عن رسول الله ﷺ أم هي بدعة؟

وهل عليّ أن أوافقهم على هذا وأواظب عليه أم لا؟ مع أنني أعرف أن قراءة آية الكرسي والمعوذتين ثبتت عن النبي ﷺ.

وهل يجوز أن يرفع أحد من المصلين صوته دبر كل صلاة فرض بقراءة آية الكرسي وغيرها بقصد تعليم من لا يعرق قراءة آية الكرسي والمعوذتين.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

لا يجوز رفع الصوت بقراءة ماذكر عقب الصلوات لا من أحد المصلين ولا من جماعتهم ولو بقصد التعليم بل هو بدعة لعدم ثبوته عن النبي على وقد ثبت عنه أنه قال على: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم وعلى هذا ليس لك أن توافقهم على بدعتهم بل عليك أن تنكر ذلك وتبين لهم الحق بقدر ماتستطيع بالحكمة والموعظة الحسنة لقوله تعالى: ﴿ أَدَّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلْتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾(١) ولما ثبت عن النبي على أنه قال: «من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ثبت عن النبي على أنه قال: «من رأى منكم منكراً فليغيره بيده

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: «١٢٥».

فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان»(١).

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٥٧٤٠)

# قراءة آية الكرسي والمعوذات ثم خط خطاً على المكان أو البيت للحماية مما يؤذي

سؤال: فضيلة الشيخ: هناك بعض الأفعال يفعلها بعض الناس إذا خرجوا إلى البر يجلسون ثم يأتي أبوهم أو أحد الأشخاص يقرأ آية الكرسي والمعوذات ثم يخط على المكان أو على البيت فما حكم هذا الفعل؟.

جواب: بعض الناس إذا خرجوا في استراحة أو نزهة اجتمعوا جميعاً ثم خطوا عليهم خطا ثم قرأ عليهم كبيرهم من أب أو أخ أو غيرهما آية الكرسي، وهذا بدعة لم يكن معروفاً في عهد السلف الصالح، والذي يشرع أن كل واحد منهم يقرأ آية الكرسي، لأن من قرأها في ليلة لم يزل عليه من الله حافظ ولا يقربه شيطان حتى يصبح، فالسنة أن يعلموا ويُقال كل واحد منكم يقرأ آية الكرسي.

(لقاء الباب المفتوح ٢٨/٣٧) (الشيخ ابن عثيمين)

<sup>(</sup>١) مسلم (٩٤).

# قراءة أول سورة الكهف في صلاة الفجر يوم الجمعة

سؤال: اعتاد بعض الأئمة أن يقرأ في صلاة الفجر يوم الجمعة سورة الجمعة والمنافقون وبعضهم يقرأ سورة «الم تنزيل.. السجدة» فيقسمها بين الركعتين وبعضهم يقرأ أول سورة الكهف يزعم أنه ينبه الناس بذلك على قراءة الكهف في يوم الجمعة؟ فما الحكم في ذلك؟.

جواب: هذا عمل غير مشروع لأن السنة أن يقرأ في صلاة الفجر يوم الجمعة. سورة "إلم تنزيل. السجدة" كاملة في الركعة الثانية الأولى، وسورة "هل أتى على الإنسان" كاملة في الركعة الثانية أما قراءة سورة الجمعة والمنافقون فإنما يسن قراءتهما في صلاة الجمعة كما يسن أن يقرأ أحياناً في صلاة الجمعة سورة "سبح اسم ربك الأعلى" في الركعة الأولى، وسورة "هل أتاك حديث الغاشية" في الركعة الثانية لورود السنة بهذا وهذا وأما قراءة أول سورة الكهف في صلاة الفجر يوم الجمعة فلا أصل له لا في السنة ولا في كلام أهل العلم فيما أعلم. والله أعلم.

(فتاوى فضيلة الشيخ محمد الصالح العثيمين ١/ ٨٨)

# قراءة الطلاب أو الطالبات سورة الفاتحة عادة في طابور الصباح في المدارس

سؤال: نفيد سماحتكم بأنه يردنا بعض الاستفسارات من

بعض المدارس عن حكم قراءة سورة الفاتحة من قبل جميع الطالبات بمدارس البنات بصوت مرتفع في طابور الصباح ولأهمية معرفة حكم الشرع في هذه المسألة، أرجو تفضل سماحتكم بإفادتي بذلك حتى نتمكن من إبلاغ المدارس به.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

لا يجوز اتخاذ ماذكر من قراءة الطلاب أو الطالبات سورة الفاتحة عادة في طابور الصباح بالمدارس بل هو بدعة محدثة، وقد ثبت عن النبي علي أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(۱) رواه البخاري ومسلم، ولا مانع من تنويع مايلقى عند الطابور، فمرة تقرأ آيات ومرة الفاتحة، وتارة أحاديث صحيحة، وتارة حكم وأمثال ليس فيها محظور شرعي، وتارة أناشيد إسلامية.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٨٧٧٧)

#### قراءة الفاتحة عند عقد الزواج

سؤال: قراءة الفاتحة عند عقد الزواج حتى أصبح البعض

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

يطلق عليها قراءة الفاتحة وليست العقد، ويقول قرأت فاتحتي على فلانة؟ هل هذا مشروع؟.

جواب: ليس هذا بمشروع بل هذا بدعة، وقراءة الفاتحة أو غيرها من السور المعينة لا تقرأ إلا في الأماكن التي شرعها الشرع فإن قرئت في غير الأماكن تعبداً فإنها تعتبر من البدع، وقد رأينا كثيراً من الناس يقرءون الفاتحة في كل المناسبات، حتى إننا سمعنا من يقول: اقرءوا الفاتحة على الميت وعلى كذا وعلى كذا وهذا كله من الأمور المبتدعة المنكرة، فالفاتحة وغيرها من السور لا تقرأ في أي حال وفي أي مكان وفي أي زمان إلا إذا كان ذلك مشروعاً بكتاب الله أو بسنة رسوله على الله وإلا فهي بدعة يُنكر على فاعلها.

(كتاب سؤال وجواب من برنامج نور على الدرب ٢/ ٨٤) (الشيخ ابن عثيمين)

# قراءة القرآن جماعة بصوت واحد

سؤال: من عادتنا نحن المغاربة نقرأ القرآن جماعة صباحاً ومساءً بعد صلاة الصبح والمغرب فهنا من يقول إنها بدعة.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه. . وبعد:

التزام قراءة القرآن جماعة بصوت واحد بعد كل من صلاة الصبح والمغرب أو غيرهما بدعة. وكذا التزام الدعاء جماعة بعد الصلاة، أما إذا قرأ كل واحد لنفسه أو تدارسوا القرآن جميعا كلما

فرغ واحد قرأ الآخر واستمعوا له فهذا من أفضل القرب، لقول النبي على «مااجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة وذكرهم الله فيمن عنده»(١).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ٤٩٩٤)

سؤال: ماحكم قراءة القرآن جماعة بصوت واحد وخاصة يوم الجمعة قبل دخول الإمام؟

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه... وبعد:

لا يجوز ذلك وتخصيصه بيوم الجمعة قبل دخول الإمام بدعة محدثة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الحادي عشر من الفتوى رقم ٢٣٦٤)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۲۹۹).

# قراءة القرآن جماعة عند المصائب

سؤال: ماحكم الشرع في نظركم حول نقاش دار بيني وبين شخص آخر بخصوص تلاوة القرآن وكثرة الدعاء عند وفاة شخص مسلم وقد قال لى هذا الشخص بأن هذا بدعة أرجو الإفادة؟.

جواب: تلاوة القرآن عند المصائب إن كانت تلاوة جماعية يجتمع الناس عليها ويقرأون القرآن أو يأتون بقاريء يستأجرونه لقراءة القرآن فإن هذه بدعة وكل بدعة ضلالة.

وأما إذا أصيب الإنسان بمصيبة سواء كانت موتاً أم غير موت ثم أخذ كتاب الله يقرأ ليسكن أحزانه فإن هذا لا بأس به ولا حرج فيه. ويذكر أن أحد العلماء مات له ابن بالغ متوجه في طلب العلم فلما خرجوا به ليدفنوه وكان الجمع كثيراً قام أحد الحاضرين وقال بأعلى صوته: ﴿ قَالُواْ يَكَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ وَ أَبًا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذُ أَحَدَنَا مَكَانَهُ وَ إِنّا نَرَكُ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللّه فَي البكاء فقام أبو الميت وهو أحد العلماء من الحنابلة وهو على بن عقيل رحمه الله قام وقال: ياهذا إن القرآن إنما نزل لتسكين الأحزان والتسلي به عما سواه لا لتهيج أحزانهم.

والخلاصة أن قراءة القرآن عند المصائب إن كانت جماعية كما يفعل في بعض البلاد الإسلامية عند موت الميت فهي بدعة

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: «٧٨».

ينهى عنها ويجب القضاء عليها.

وإن كانت فردية مثل أن يقوم الرجل المصاب فيتلو كلام الله عز وجل ليتسلى به عند هذه المصيبة فهذا لا بأس به وقد أمر النبي عليه الصلاة والسلام من أصيب بموت أحد أو غيره أن يقول: «اللهم أجرني في مصيبتي واخلف لي خيراً منها» فإنه إذا قال ذلك آجره الله تعالى في مصيبته وأخلفه خيراً منها.

فيقول المصاب: «إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم أجرني في مصيبته واخلف لي خيراً منها، فإذا فعل ذلك آجره الله في مصيبته واخلفه خيراً منها.

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ص٣١)

# قراءة القرآن على الأموات

سؤال: أرجو من سماحة الشيخ أن ينبه المسلمين إلى حكم قراءة القرآن على الأموات هل هو جائز أم لا، وماحكم الأحاديث الواردة في ذلك؟

جواب: القراءة على الأموات ليس لها أصل يعتمد عليه ولا تشريع، وإنما المشروع القراءة بين الأحياء ليستفيدوا ويتدبروا كتاب الله ويتعقلوه، أما القراءة على الميت عند قبره أو بعد وفاته قبل أن يقبر أو القراءة له في أي مكان حتى تهدى له فهذا لا نعلم له أصلاً، وقد صنف العلماء في ذلك وكتبوا في هذا كتابات كثيرة منهم من أجاز القراءة ورغب في أن يقرأ للميت ختمات وجعل

ذلك من جنس الصدقة بالمال، ومن أهل العلم من قال: هذه أمور توقيفية؛ يعني أنها من العبادات فلا يجوز أن يفعل منها إلا ما أقره الشرع. والنبي على قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۱) وليس هناك دليل في هذا الباب فيما نعلمه يدل على شرعية القراءة للموتى، فينبغى البقاء على الأصل وهو أنها عبادة توقيفية، فلا تفعل للأموات بخلاف الصدقة عنهم والدعاء لهم والحج والعمرة وقضاء الدين، فإن هذه الأمور تنفعهم، وقد جاءت بها النصوص وثبت عنه على أن قال: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له»(٢) وقال الله سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِم [أي بعد الصحابة] يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُونُكُ رَّحِيمٌ ١٩٠٠ فقد أثنى الله سبحانه على هؤلاء المتأخرين بدعائهم لمن سبقهم وذلك يدل على شرعية الدعاء للأموات من المسلمين وأنه ينفعهم، وهكذا الصدقة تنفعهم للحديث المذكور. وفي الإمكان أن يتصدق بالمال الذي يستأجر به من يقرأ للأموات على الفقراء والمحاويج بنية لهذا الميت، فينتفع الميت بهذا المال ويسلم باذله من البدعة، وقد

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۳۳۱).

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية: (١٠».

ثبت في الصحيح أن رجلاً قال: يارسول الله إن أمي ماتت ولم توص وأظنها لو تكلمت لتصدقت، أفلها أجر إن تصدقت عنها؟ قال النبي عَلَيْة: أن الصدقة عن الميت تنفعه (١)، وهكذا الحج عنه والعمرة، وقد جاءت الأحاديث بذلك، وهكذا قضاء الدين ينفعه، أما كونه يتلو له القرآن ويثوّبه له أو يهديه له أو يصلي له أو يصوم له تطوعاً فهذا كله لا أصل له، والصواب أنه غير مشروع.

(مجموع فتاوی ومقالات متنوعة ٤/ ٣٤٠) (الشيخ ابن باز)

# قراءة القرآن على القبور

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

قراءة القرآن على القبور بدعة لم ترد عن النبي على ولا عن أصحابه فإنه لا ينبغي لنا نحن أن نبتدعها من عند أنفسنا؛ لأن النبي على فالله الله في النا محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة الله والنسائي: «وكل ضلالة في النار»(٢).

والواجب على المسلمين أن يقتدوا بمن سلف من الصحابة والتابعين لهم بإحسان حتى يكونوا على الخير والهدى، لما ثبت

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۷۷۰) ومسلم (۱۰۰٤).

 <sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن
 ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>٣) النسائي ٣/ ١٨٨ وصحيح سنن النسائي (١٤٨٧).

عن النبي عَلَيْهِ أنه قال: «خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد عَلَيْهِ»(١).

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ١٨/١)

# قراءة القرآن عند دفن الميت

سؤال: ماحكم قراءة سورة الإخلاص (١٢) مرة وآية الكرسي مرة، والفاتحة مرة عند دفن الميت؟ جزاكم الله خيراً.

جواب: قراءة السور المذكورة عند دفن الميت بدعة لا أصل لها، وقد قال النبي على: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (٢) متفق على صحته، وصح عنه على أيضاً أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» أخرجه مسلم في صحيحه عن عائشة رضي الله عنها، وأخرج مسلم أيضاً عن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما أن النبي على كان يقول: «إن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة (٤). والأحاديث في هذا المعنى كثيرة، فالواجب ترك قراءة هذه السور عند الدفن ولا يشرع قراءة غيرها أيضاً وإنما المشروع

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۸).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۷۱۸)(۱۸).

<sup>(3)</sup> amba (87N).

الدعاء للميت بالمغفرة والتثبيت لما ثبت عنه عَلَيْهُ أنه كان إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه وقال: «استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت فإنه الآن يُسأل»(١)، وفقنا الله وإياك وسائر المسلمين للعلم النافع والعمل به.

(مجلة الدعوة عدد ١٥٧٩ ص٣٤) (الشيخ ابن باز)

# قراءة القرآن في خزانات المياه

سؤال: بعض القراء يستخدم خزان ماء كبير يقرأ فيه مدة عشر دقائق ثم يقوم العمال بتعبئة قوارير وتباع على الناس فهل هذا جائز؟.

جواب: لا أعرف لهذا أصلاً فالقراءة الصحيحة أن يقصد مريضاً معيناً في إناء ماء أو لبن يشربه أو ما أشبه ذلك، أما أن يقرأ في خزان أو برميل ثم يوزع على الناس فلا ولكن إذا طلب منه جماعة رقية فقرأ لهم جميعاً في إناء ثم وزعه بينهم وهو ينويهم فلا بأس.

(مجلة الدعوة عدد ١٥٤٣ ص٢٦) (الشيخ ابن باز)

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۳۲۲۱) ومستدرك الحاكم ۱/۳۷۰ وصحيح سنن أبي داود (۲۷۵۸).

# قراءة القرآن في المقابر

قال فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان:

قراءة القرآن في المقابر بدعة محدثة وكل بدعة ضلالة والمشروع لمن زار مقابر المسلمين أن يسلم عليهم ويدعو لهم كما كان النبي عليه يفعل إذا مر بالقبور أو زارهم ولم يكن عليه أمرنا فهو القرآن عندها وقد قال عليه أمرنا فهو رد»(۱).

(مجلة الدعوة عدد ١٥٨٢ ص٣٧)

# قراءة قوله تعالى ﴿إنه على رجعه لقادر﴾ مئتا مرة لاسترجاع المفقود

سؤال: إذا ضاع من الإنسان شيء. وقال: ﴿إنه على رجعه لقادر﴾ مئتا مرة فهل يرجع له مافقده أو لا؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

لم يثبت ذلك في كتاب الله ولا في سنة النبي ﷺ الصحيحة، ولا هو من الأسباب العادية التي يسترجع بها المفقود، بل هو من استعمال القرآن في غير ما أنزل من أجله، مع ما في ذلك من

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸)(۱۸).

التحديد بعدد، والتحديد به أمر توقيفي لا يعلم بالعقل، وكان استعمال ذلك بدعة، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٨٨٢١)

# قول: «صدق الله العظيم» بعد قراءة القرآن

قال فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين:

قول (صدق الله العظيم) بعد قراءة القرآن الكريم لا أصل له من السنة ولا من عمل الصحابة رضي الله عنهم، وإنما حدث أخيراً ولا ريب أن قول القائل: «صدق الله العظيم» ثناء على الله عز وجل فهو عبادة وإذا كان عبادة فإنه لا يجوز أن نتعبد لله به إلا بدليل من الشرع وإذا لم يكن هناك دليل من الشرع كان ختم التلاوة به غير مشروع ولا مسنون فلا يسن للإنسان عند انتهاء القرآن الكريم أن يقول: «صدق الله العظيم».

فإن قال قائل: أفليس الله يقول: ﴿ قُلُ صَدَقَ ٱللَّهُ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) مسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: «٩٥».

فالجواب: بلى قد قال الله ذلك ونحن نقول صدق الله لكن هل قال الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، إذا أنهيتم القراءة فقولوا صدق الله العظيم. وقد صح عن النبي عليه الصلاة والسلام، أنه كان يقرأ ولم ينقل عنه أنه كان يقول صدق الله العظيم. وقرأ عليه ابن مسعود رضي الله عنه من سورة النساء حتى بلغ ﴿ فَكَيْفَ إِذَا ابن مسعود رضي الله عنه من سورة النساء حتى بلغ ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِعْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ وَجِعْنَا بِكَ عَلَى هَنَوُلاَ مِشَهِيدًا ﴿ فَكَيْفَ إِذَا النبي عليه الصلاة والسلام (حسبك) ولم يقل قل صدق الله العظيم ولا قاله ابن مسعود أيضاً، وهذا دليل على أن قول القائل عند انتهاء القراءة (صدق الله العظيم) ليس بمشروع.

نعم لو فرض أن شيئاً وقع مما أخبر الله به ورسوله فقلت صدق الله واستشهدت بآية من القرآن الكريم هذا لا بأس لأن هذا من باب التصديق لكلام الله - عز وجل - كما لو رأيت شخصاً منشغلاً بأولاده عن طاعة ربه فقلت صدق الله العظيم ﴿ إِنَّمَا أَمُولُكُمْ وَأُولُكُ كُمْ فِيزَنَةٌ ﴾ (٢) وما أشبه ذلك مما يستشهد به، فهذا لا بأس به.

(فتاوى إسلامية ٤/١٧) (الشيخ ابن عثمين)

سؤال: ماحكم قول صدق الله العظيم بعد الفراغ من قراءة

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: «٤١».

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن، الآية: «١٥».

القرآن؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه. . وبعد:

قول صدق الله العظيم بعد الانتهاء من قراءة القرآن بدعة؛ لأنه لم يفعله النبي على ولا الخلفاء الراشدون، ولا سائر الصحابة – رضي الله عنهم – ولا أئمة السلف – رحمهم الله –، مع كثرة قراءتهم للقرآن، وعنايتهم ومعرفتهم بشأنه، فكان قول ذلك والتزامه عقب القراءة بدعة محدثة.

وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم. وفي لفظ مسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢).

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، الفتوى رقم ٣٣٠٣)

<sup>(</sup>۱) البخاري «۲۲۹۷) ومسلم (۱۸۱۷).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۸۱۷)(۱۸).

# كتابة سور أو آيات من القرآن في لوح أو طين أو قرطاس وغسله بماء أو زعفران وشرب الغسالة رجاء البركة أو استفادة علم أو كسب مال أو صحة وعافية

قالت اللجنة الدائمة:

كتابة سورة أو آيات من القرآن في لوح أو طين أو قرطاس، وغسله بماء أو زعفران أو غيرهما، وشرب تلك الغسالة رجاء بركة أو استفادة علم أو كسب مال أو صحة وعافية ونحو ذلك، فلم نعلم عن النبي على أنه فعله لنفسه أو غيره، ولا أنه أذن فيه لأحد من أصحابه، أو رخص فيه لأمته، مع وجود الدواعي التي تدعو إلى ذلك.

ولم يثبت في أثر صحيح فيما علمنا عن أحد من الصحابة -رضي الله عنهم - أنه فعل ذلك أو رخص فيه.

وعلى هذا فالأولى تركه وأن يستغنى عنه بما ثبت في الشريعة من الرقية بالقرآن وأسماء الله الحسنى، وماصح من الأذكار والأدعية النبوية ونحوها مما يعرف معناه ولا شائبة للشرك فيه، وليتقرب إلى الله بما شرع رجاء المثوبة، وأن يفرج الله كربته ويكشف غمته، ويرزقه العلم النافع، ففي ذلك الكفاية، ومن استغنى بما شرع الله أغناه الله عما سواه. والله الموفق.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ١٥٣٨)

سؤال: يستخدم بعض الأجناس في المسجد النبوي – عندما يريدون حفظ القرآن الكريم – آيات من القرآن مختلفة تكتب على ورقة ومن ثم توضع في الماء ويشرب، وهذا حسب قولهم يساعدهم على حفظه بسهولة ويسر. ونحن لا نعلم هل هذه بدعة أم لا؟ وماحكم الإسلام فيها؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه، وبعد:

هذا بدعة ولا أصل له عن النبي ﷺ، ولا عن أصحابه - رضي الله عنهم - فيما نعلم.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ٤٩٩٨)

# وضع المصحف عند الرأس للاطمئنان أثناء النوم

سؤال: الكثير من الشباب يقول إنه يخاف من عذاب الله، ومع هذا فهو مقصر في الواجبات، وإذا أتى فراشه من شدة خوفه يضع المصحف عند رأسه دون قراءته ويحس باطمئنان وينام. . فهل هذا عمل مشروع؟ وكيف يكون عمل الخائف من الله؟ .

جواب: الخوف الحقيقي من الله لابد أن يثمر ثمرته وهو القيام بطاعة الله تعالى واجتناب معصيته كما أن الخائف من الأسد

مثلاً، يسعى بالوسائل التي تحميه من ذلك الأسد، فالخائف من النار لابد أن يسعى إذا كان خوفه صادقاً في الأسباب التي تنجيه من النار وتبعده عنها، وأما مايصنعه هذا الملتزم لكونه يضع المصحف عند رأسه فهذا من البدع لأنه لم يرد عن النبي على ولا عن أصحابه فيما أعلم، وإذا كان كذلك فلا يتخذ هذا وسيلة للاطمئنان بل يمرن الإنسان نفسه على أن يطمئن بقراءة ماورد عن النبي على من القرآن أو من الدعاء عند نومه وهذا أمر معروف مذكور بالكتب التي تُعنى بهذه الأمور.

(فتاوى فضيلة الشيخ محمد الصالح العثيمين ١١/١)

# الوليمة أو الاحتفال بمناسبة ختم القرآن

سؤال: هل تجوز الوليمة بمناسبة ختم القرآن؟ جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

تشرع الوليمة للزواج إذا دخل بزوجته، لقول النبي ﷺ لعبدالرحمن بن عوف لما أعلمه بأنه بنى بزوجته: «أو لم ولو بشاة»(١) ولفعله ﷺ.

أما الوليمة أو الاحتفال بمناسبة ختم القرآن فلم يعرف عنه عنه ولا عن أحد من الخلفاء الراشدين رضي الله عنهم ولو فعلوه

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۱۲۷) ومسلم (۱٤۲۷).

لنقل إلينا كسائر أحكام الشريعة فكانت الوليمة أو الاحتفال من أجل ختم القرأن بدعة محدثة، وقد ثبت عن النبي على أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) وقال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم ٤٠٢٩)

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸)(۱۸۱).

(VV)

## القرقيعان



سؤال: لدينا مايسمى بالقرقيعان، فيطوف الأولاد على المنازل مرددين أناشيد معينة وذلك في ليلة الخامس عشر من رمضان، ويقام لها مهرجانات في المراكز الترفيهية أو النوادي، ماحكم ذلك في الإسلام، وإقامتها بتلك الطرق التي أوضحناها أعلاه، وكذلك الطوفان على المنازل، وهل يجوز إقامتها داخل المنازل مختصرة على العوائل الأقارب والجيران، يقصد تسلية أطفالهم من غير الطوفان على المنازل، أو إقامة المهرجانات كما ذكرنا أعلاه، وكما نود سؤال فضيلتكم عن رسائل التهاني بحلول شهر رمضان، وكذلك بعيدي الفطر المبارك والأضحى المبارك المتبادلة، سواء بين الأفراد أو الجهات الحكومية.

جواب: سبق وأن كتبنا جوابا عن مايسمى بالقرقيعان، بواسطة الشيخ محمد المنجد، وأن تخصيصه في هذه الليلة، وبتلك الأناشيد بدعة شنيعة، فينهى عنه، وتغلق تلك المهرجانات الترفيهية والنوادي والاجتماعات، ويقتصر على الصلاة والذكر وقراءة القرآن، وأنواع العبادات، وأما إقامته في المنازل فإن كان يختص بالأطفال بحيث لا ينشغل معهم الآباء والكبار، وبحيث لا يخرجون من المنزل فلا بأس به، فإن كان يستدعى الخروج، يخرجون من المنزل فلا بأس به، فإن كان يستدعى الخروج، وطرق أبواب منازل الجيران فينهى عنه. وأما التهانيء بحلول رمضان فسنة مأثورة ذكرها ابن رجب في اللطائف، وذكر دليلها وهكذا التهاني بالأعياد الشرعية، لما فيها من الفرح بإكمال

الأعمال، والاغتباط بذلك، وهو أمر مشهور متداول بين المسلمين قديماً، والله أعلم.

(اللؤلؤ المكين من فتاوى ابن جبرين ص٣٣)

\* \* \*

## قص الشريط



سؤال: اعتاد بعض الناس عند عمل معارض، أو افتتاح مشاريع بعمل شريط يقص عند الاحتفال، وبعض المسلمين يسبقه بالبسملة، والسؤال بالبركة من الله في نجاح المشروع، فهل هذه العادة مرتبطة ببعض العادات القديمة بين المسلمين، أم هي مجرد تقليد؟ وهل توجد ظروف مشابهة بقص الشريط في العهود الإسلامية؟.

جواب: لا أعرف أصلاً لهذه العادة، ولا فائدة فيها، ولم تكن من عمل المسلمين في سابق الزمان، وإنما هو مجرد تقليد للبلاد الأجنبية، وإنما جاء الإسلام بالاستخارة في الأمور قبل البدء في العمل، والدعاء بالبركة، وكثرة الخير والتوفيق من الله تعالى في نجاح ذلك المشروع وفلاحه، ثم بعد ذلك عليه أن ينصح فيه ويخلص في عمله، ويسوي بين القريب والبعيد، ويتجنب الغش والظلم والمخادعة، ويقوم بالأمانة وإنجاز الأعمال، ويحتسب في ذلك الأجر من الله تعالى ونفع المسلمين، ويقوم بحق الله عز وجل من أداء العبادات وفعل القربات، وترك المحرمات.

فمتى حصل ذلك رجى له النماء والنجاح، واشتهر بذلك بين الناس، ورغبوا في معاملته، وحصل له ربح كبير، وخير كثير، والله الموفق.

(فتاوی إسلامیة ۱/ ۱۲۵) (الشیخ ابن جبرین)



## الليالي والأيام



# الاجتماع ليلة خمس عشرة من شعبان وليلة سبع عشرة من رمضان في المساجد وقراءة سورة يس وقراءة المولد

سؤال: عندنا مساجد يجتمع فيها أناس في ليلة خمس عشرة من شعبان ويقرءون سورة يس ثلاث مرات ويقرءون المولد؟

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

هذا من البدع وقد ثبت عن رسول الله على أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) وقوله في الحديث: «وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»(٢).

والعبادات مبناها على الأمر والنهي والاتباع وهذا العمل لم يأمر به رسول الله ﷺ ولم يفعله ولا فعله أحد من الخلفاء الراشدين ولا من الصحابة والتابعين.

وقد قال النبي عليه أمرنا فهو رد»(٣) وهذا العمل ليس عليه أمرنا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

 <sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ۱۲٦/۶ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن
 ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

عَلَيْهُ فيكون مردوداً يجب إنكاره لدخوله فيما أنكره الله ورسوله، قال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ يَأْذَنُ بِهِ قَالَ تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ كَالَمُ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ ﴾(١) وهذا الأمر مما أحدثه الجهلة بغير هدى من الله.

سؤال: وهكذا يجتمعون ليلة سبع عشرة من رمضان ويقرءون سورة يس والمولد في مساجدهم هل هذا العمل جائز؟.

جواب: الإجابة عن هذا السؤال هي الإجابة عن السؤال الأول؛ لأن الحكم في الحالتين واحد وهو المنع للأدلة المتقدمة. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول والثاني من الفتوى رقم ٢٢٢٢)

#### الاحتفال بليلة الإسراء والمعراج

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه. أما بعد: فلا ريب أن الإسراء والمعراج من آيات الله العظيمة الدالة على صدق رسوله محمد على وعلى عظم منزلته عند الله عز وجل كما أنها من الدلائل على قدرة الله الباهرة، وعلى علوه سبحانه وتعالى على جميع خلقه. قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي آسْرَى بِعَبْدِهِ لَيُلا مِن الْمُسْجِدِ ٱلْمُصَيِّدِ اللهُ عَلَى الْمَسْجِدِ الْمُصَيِّدِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

سورة الشورى، الآية: «٢١».

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: (١).

رسول الله على أنه عرج به إلى السماء، وفتحت له أبوابها حتى جاوز السماء السابعة، فكلمه ربه سبحانه بما أراد، وفرض عليه الصلوات الخمس، وكان الله سبحانه فرضها أولاً خمسين صلاة فلم يزل نبينا محمد على يراجعه ويسأله التخفيف، حتى جعلها خمساً في الفرض، وخمسين في الأجر، لأن الحسنة بعشر أمثالها، فلله الحمد والشكر على جميع نعمه.

وهذه الليلة التي حصل فيها الإسراء والمعراج، لم يأت في الأحاديث الصحيحة تعيينها لا في رجب ولا غيره، وكل ماورد في تعيينها فهو غير ثابت عن النبي ﷺ عند أهل العلم بالحديث، ولله الحكمة البالغة في إنساء الناس لها، ولو ثبت تعيينا، لم يجز للمسلمين أن يخصوها بشيء من العبادات. ولم يجز لهم أن يحتفلوا بها، لأن النبي ﷺ وأصحابه رضي الله عنهم لم يحتفلوا بها، ولم يخصوها بشيء، ولو كان الاحتفال بها أمراً مشروعاً لبينه الرسول عَيْنِي للأمة، إما بالقول وإما بالفعل، ولو وقع شيء من ذلك لعرف واشتهر، ولنقله الصحابة رضي الله عنهم إلينا، فقد نقلوا عن نبيهم ﷺ كل شيء تحتاجه الأمة، ولم يفرطوا في شيء من الدين، بل هم السابقون إلى كل خير، فلو كان الاحتفال بهذه الليلة مشروعاً لكانوا أسبق الناس إليه، والنبي ﷺ هو أنصح الناس للناس وقد بلغ الرسالة غاية البلاغ، وأدى الأمانة فلو كان تعظيم هذه الليلة والاحتفال بها من دين الله لم يغفله النبي ﷺ ولم يكتمه فلما لم يقع شيء من ذلك، علم أن الاحتفال بها وتعظيمها ليسا

من الإسلام في شيء، وقد أكمل الله لهذه الأمة دينها، وأتم عليها النعمة وانكر على من شرع في الدين مالم يأذن به الله قال سبحانه وتعالى في كتابه المبين من سورة المائدة: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُلَتُ لَكُمُّ وِينَا ﴾ (١) وقال عز وجل في وَأَمَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُّ الْإِسْلَامَ دِيناً ﴾ (١) وقال عز وجل في سورة الشورى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَ وُ أَشَرَعُوا لَهُم مِّنَ اللِّينِ مَالَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللهُ وَلَوْلًا كَلُمُ اللهِ مِنْ اللّينِ مَالَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللهُ وَلَوْلًا كَلُمُ اللهُ مَن اللهُ عَن رسول الله وَان الطّليمين لَهُمْ عَذَابُ التحذير من البدع، والتصريح بأنها ضلالة، تنبيها للأمة على عظم التحذير من البدع، والتصريح بأنها ضلالة، تنبيها للأمة على عظم خطرها، وتنفيراً لهم من اقترافها، ومن ذلك ماثبت في الصحيحين عن عائشة - رضي الله عنها - عن النبي عَلَيْ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (٣).

وفي رواية لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (٤) وفي صحيح مسلم عن جابر - رضي الله عنه - قال كان رسول الله على يقول في خطبة يوم الجمعة: «أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور

سورة المائدة، الآية: «٣».

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: «۲۱».

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٤) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

محدثاتها وكل بدعة ضلالة»(١) زاد النسائي بسند جيد «وكل ضلالة في النار»(٢)، وفي السنن عن العرباض بن سارية رضى الله عنه أنه قال وعظنا رسول الله ﷺ موعظة بليغة وجلت منها القلوب وذرفت منها العيون فقلنا: يارسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا، فقال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وأن تأمر عليكم عبد فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافأ كثيرأ فعليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ. وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»<sup>(٣)</sup> والأحاديث في هذا المعنى كثيرة، وقد ثبت عن أصحاب رسول الله ﷺ وعن السلف الصالح بعدهم التحذير من البدع والترهيب منها وماذاك إلا لأنها زيادة في الدين وشرع لم يأذن به الله، وتشبه بأعداء الله من اليهود والنصارى في زيادتهم في دينهم، وابتداعهم فيه مالم يأذن به الله، ولأن لازمها التنقص للدين الإسلامي ، واتهامه بعدم الكمال، ومعلوم مافي هذا من الفساد العظيم، والمنكر الشنيع، والمصادمة لقول الله عز وجل: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمُّ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۸۲۷).

<sup>(</sup>٢) النسائي ٣/ ١٨٨ وصحيح سنن النسائي (١٤٨٧).

 <sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن
 ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

دِينَكُمْ ﴾ (١) والمخالفة الصريحة لأحاديث الرسول عليه الصلاة والسلام، المحذرة من البدع والمنفرة منها.

وأرجو أن يكون فيما ذكرناه من الأدلة كفاية، ومقنع لطالب الحق، في إنكار هذه البدعة، أعني بدعة الاحتفال بليلة الإسراء والمعراج، والتحذير منها، وإنها ليست من دين الله في شيء، ولما أوجب الله من النصح للمسلمين، وبيان ماشرع الله لهم من الدين، وتحريم كتمان العلم، رأيت تنبيه إخواني المسلمين على هذه البدعة، التي قد فشت في كثير من الأمصار، حتى ظنها بعض الناس من الدين، والله المسؤول أن يصلح أحوال المسلمين جميعاً ويمنحهم الفقه في الدين، ويوفقنا وإياهم للتمسك بالحق والثبات عليه، وترك ماخالفه، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ١٨٨١)

### الاحتفال بليلة السابع والعشرين من رمضان

سؤال: ماحكم الاحتفال بليلة سبع وعشرين ليلة القدر؟ جواب: خير الهدي هدي محمد ﷺ وشر الأمور محدثاتها، فهدي النبي ﷺ في رمضان الإكثار من العبادات من صلاة وقراءة القرآن وصدقة وغير ذلك من وجوه البر، وكان في العشرين الأول

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: «٣».

ينام ويصلي فإذا دخل العشر الأخير أيقظ أهله وشد المئزر وأحيا ليله وحث على قيام رمضان وقيام ليلة القدر فقال على «ومن قام ليلة القدر رمضان إيمانا واحتساباً غفر له ماتقدم من ذنبه» «ومن قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ماتقدم من ذنبه» (١) متفق عليه.

وبين على أن ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان وأنها في أحد أوتاره فقال على: «التمسوها في العشر الأواخر في الوتر منه» (٢) رواه أحمد في المسند وأخرجه الترمذي وجاء فيه: «التمسوها في تسع يبقين أو سبع يبقين أو خمس يبقين أو ثلاث يبقين أو آخر ليلة» (٣) قال الترمذي بعد إخراجه: هذا حديث حسن صحيح، وعلم النبي على عائشة رضي الله عنها الدعاء الذي تدعو به إن وافقت هذه الليلة، فقد روى أحمد في المسند عنها رضي الله عنها قالت: «يانبي الله إن وافقت ليلة القدر ما أقول فيها؟ »قال: تقولين: «اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني» (٤) وقد أخرجه أيضاً النسائي وابن ماجه والترمذي، وقال الترمذي بعد إخراجه، هذا حديث حسن صحيح، هذا هدي الرسول على في

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۰۹) (۲۰۱٤) ومسلم (۲۰۵) (۲۰۰۷).

<sup>(</sup>Y) مسند الإمام أحمد ٥/٠٥.

<sup>(</sup>٣) الترمذي (٧٩٤) وصحيح سنن الترمذي (٦٣٦).

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد ٦/ ١٧١، ١٨٢، ١٨٥، والنسائي في عمل اليوم والليلة (٨٧٢) وابن ماجة (٣٨٥٠) والترمذي (٣٥١٣) وصحيح ابن ماجة (٣١٠٥) وانظر المشكاة (٢٠٩١).

رمضان وفي ليلة القدر، وأما الاحتفال بليلة سبع وعشرين على أنها ليلة القدر فهو مخالف لهدي الرسول ﷺ فإنه ﷺ لم يحتفل بليلة القدر فالاحتفال بها بدعة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء فتوى رقم ١٦٧)

سؤال: ماحكم الاحتفال بليلة السابع والعشرين من رمضان خاصة؟

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

الاحتفال بليلة السابع والعشرين من شهر رمضان خاصة بدعة محدثة، وقد ثبت عن النبي على قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم، وإنما المشروع إحياؤها بالعبادة والصدقة ونحوها كسائر ليالي العشر.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم ٩٧٦١)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

#### الاحتفال بليلة النصف من شعبان

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

الحمد لله الذي أكمل لنا الدين وأتم علينا النعمة والصلاة والسلام على نبيه ورسوله محمد نبي التوبة والرحمة.

أما بعد: فقد قال الله تعالى: ﴿ اَلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُّ وِينَكُمْ وَأَمَّمْتُ مَكَمُّ وَالْمَعْتُ وَمَا لَكُمْ وَيَنَا ﴾ (١) الآية من سورة المائدة. وقال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَا بِهِ وقال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَا بِهِ الله عنها عن النبي عَلَيْهُ قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه الله عنها عن النبي عَلَيْهُ قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (٣) وفي صحيح مسلم عن جابر رضي الله عنه أن النبي عَلَيْهُ وشر كان يقول في خطبة الجمعة: «أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة (٤) والآيات والأحاديث في هذا المعنى كثيرة، وهي تدل ضلالة صريحة على أن الله سبحانه وتعالى قد أكمل لهذه الأمة دينها، وأتم عليها نعمته، ولم يتوف نبيه عليه الصلاة والسلام إلا

سورة المائدة، الآبة: «٣».

<sup>(</sup>٢) سورة الشوري، الآية: «٢١».

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٤) مسلم (٧٦٨).

بعدما بلغ البلاغ المبين وبين للأمة كل ماشرعه الله لها من أقوال وأعمال، وأوضح ﷺ أن كل مايحدثه الناس بعده وينسبونه إلى دين الإسلام من أقوال أو أعمال فكله بدعة مردودة على من أحدثه، ولو حسن قصده، وقد عرف أصحاب رسول الله ﷺ الأمر، وهكذا علماء الإسلام بعدهم، فأنكروا البدع وحذروا منها، كما ذكر ذلك كل من صنف في تعظيم السنة وإنكار البدعة، كابن وضاح والطرطوشي، وأبي شامة وغيرهم، ومن البدع التي أحدثها بعض الناس، بدعة الاحتفال بليلة النصف من شعبان وتخصيص يومها بالصيام، وليس على ذلك دليل يجوز الاعتماد عليه، وقد ورد في فضلها أحاديث ضعيفة، لا يجوز الاعتماد عليها، أما ماورد في فضل الصلاة فيها، فكله موضوع كما نبه على ذلك كثير من أهل العلم، وسيأتي ذكر بعض كلامهم إن شاء الله. وورد فيها أيضاً آثار بعض السلف من أهل الشام وغيرهم، والذي أجمع عليه جمهور العلماء أن الاحتفال بها بدعة، وأن الأحاديث الواردة في فضلها كلها ضعيفة، وبعضها موضوع، وممن نبه على ذلك الحافظ ابن رجب، في كتابه «لطائف المعارف» وغيره، والأحاديث الضعيفة إنما يعمل بها في العبادات التي قد ثبت أصلها بأدلة صحيحة، أما الاحتفال بليلة النصف من شعبان فليس له أصل صحيح حتى يستأنس له بالأحاديث الضعيفة.

وقد ذكر هذه القاعدة الجليلة الإمام أبو العباس شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، وأنا انقل لك أيها القاريء ماقاله

بعض أهل العلم في هذه المسألة، حتى تكون على بينة في ذلك وقد أجمع العلماء رحمهم الله على أن الواجب رد ماتنازع فيه الناس من المسائل إلى كتاب الله عز وجل وإلى سنة رسول الله على فما حكما به أو أحدهما فهو الشرع الواجب الاتباع، وماخالفهما وجب إطراحه، ومالم يرد فيهما من العبادات فهو بدعة لا يجوز فعله، فضلا عن الدعوة إليه وتحبيذه.

كما قال سبحانه في سورة النساء: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِنَ اَمَنُواْ اَطِيعُوا اللّهُ وَالرّسُولِ إِن كُنُمُ وَ شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنُمُ وَالْحِيدُ الرّسُولَ وَالْمَ وَالرّسُولِ إِن كُنُمُ وَمَا اَخْلَفْتُم فِيهِ وَالْمَوْرِ الْلَاّخِ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَل

سورة النساء، الآية: «٥٩».

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، من الآية: «۱۰».

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: (٣١».

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: «٦٥».

للعباد في العاجل، والآجل وأحسن تأويلا أي عاقبة، قال الحافظ ابن رجب - رحمه الله - في كتابه «لطائف المعارف» في هذه المسألة بعد كلام سبق مانصه:

وليلة النصف من شعبان كان التابعون من أهل الشام كخالد بن معدان، ومكحول ولقمان بن عامر وغيرهم، يعظمونها ويجتهدون فيها في العبادة، وعنهم أخذ الناس فضلها وتعظيمها، وقد قيل أنه بلغهم في ذلك آثار إسرائيلية، فلما اشتهر ذلك عنهم في البلدان، اختلف الناس في ذلك فمنهم من قبله منهم، ووافقهم على تعظيمها، منهم طائفة من عباد أهل البصرة وغيرهم، وأنكر ذلك أكثر علماء الحجاز، منهم عطاء وابن أبي مليكة، ونقله عبدالرحمن بن زيد بن أسلم، عن فقهاء أهل المدينة، وهو قول أصحاب مالك وغيرهم وقالوا ذلك كله بدعة، واختلف علماء أهل الشام في صفة إحيائها على قولين:

أحدهما أنه يستحب إحياءها جماعة في المساجد، كان خالد بن معدان ولقمان بن عامر وغيرهما يلبسون فيها أحسن ثيابهم، ويتبخرون ويتكحلون ويقومون في المسجد ليلتهم تلك، ووافقهم إسحاق بن راهويه على ذلك، وقال في قيامها في المساجد جماعة ليس ذلك ببدعة، نقله حرب الكرماني في مسائله.

والثاني: أنه يكره الاجتماع فيها في المساجد للصلاة والقصص والدعاء، ولا يكره أن يصلي الرجل فيها لخاصة نفسه، وهذا قول الأوزاعي إمام أهل الشام، وفقيههم وعالمهم، وهذا هو

الأقرب إن شاء الله تعالى، إلى أن قال: ولا يعرف للإمام أحمد كلام في ليلة نصف شعبان، ويتخرج في استحباب قيامها عنه روايتان، من الروايتين عنه في قيام ليلتي العيد، فإنه في رواية لم يستحب قيامها جماعة، لأنه لم ينقل عن النبي على وأصحابه وأستحبها في رواية، لفعل عبدالرحمن بن يزيد بن الأسود لذلك، وهو من التابعين فكذلك قيام ليلة النصف لم يثبت فيها شيء عن النبي على ولا عن أصحابه وثبت فيها عن طائفة من التابعين من أعيان فقهاء أهل الشام.

انتهى المقصود من كلام الحافظ ابن رجب رحمه الله وفيه التصريح منه بأنه لم يثبت عن النبي على ولا عن أصحابه رضي الله عنهم شيء في ليلة النصف من شعبان وأما مااختاره الأوزاعي رحمه الله من استحباب قيامها للأفراد، واختيار الحافظ ابن رجب لهذا القول فهو غريب وضعيف، لأن كل شيء لم يثبت بالأدلة الشرعية كونه مشروعاً لم يجز للمسلم أن يحدثه في دين الله سواء فعله مفرداً أو في جماعة، وسواء أسره أو أعلنه، لعموم قول النبي على: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۱) وغيره من الأدلة الدالة على إنكار البدع والتحذير منها.

وقال الإمام أبوبكر الطرطوشي رحمه الله في كتابه «الحوادث والبدع» مانصه:

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

(وروى ابن وضاح عن زيد بن أسلم، قال: ما أدركنا أحداً من مشيختنا ولا فقهائنا يلتفتون إلى النصف من شعبان، ولا يلتفتون إلى حديث مكحول، ولا يرون لها فضلاً على ماسواها) وقيل لابن أبي مليكة إن زياداً يقول إن أجر ليلة النصف من شعبان كأجر ليلة القدر. فقال: (لو سمعته وبيدي عصا لضربته) وكان زياد قاصاً. انتهى المقصود.

وقال العلامة الشوكاني - رحمه الله - في «الفوائد المجموعة» مانصه:

حديث: "ياعلي من صلى مائة ركعة ليلة النصف من شعبان يقرأ في كل ركعة بفاتحة الكتاب وقل هو الله أحد عشر مرات إلا قضى الله له كل حاجة...إلخ»(١) هو موضوع وفي ألفاظه المصرحة بما يناله فاعلها من الثواب ما لا يمتري إنسان له تمييز في وضعه ورجاله مجهولون، وقد روى من طريق ثانية وثالثة كلها موضوعة ورواتها مجاهيل، وقال في المختصر: حديث صلاة نصف شعبان باطل، ولابن حبان من حديث علي: "إذا كان ليلة النصف من شعبان فقوموا ليلها، وصوموا نهارها»(٢)، ضعيف: وقال في اللأليء: مائة ركعة في نصف شعبان بالإخلاص عشر

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الموضوعات لابن الجوزي ٢/ ١٢٧.

<sup>(</sup>۲) ابن ماجة (۱۳۸۸) وشعب الإيمان للبيهقي (۳۸۲۲) وضعيف سنن ابن ماجة (۲۰۲) وضعيف الجامع (۲۹۲) وسلسلة الأحاديث الضعيفة (۲۱۳۲).

مرات مع طول فضله للديلمي وغيره موضوع وجمهور رواته في الطرق الثلاث مجاهيل ضعفاء قال وإثنتا عشر ركعة بالإخلاص ثلاثين مرة موضوع وأربع عشرة ركعة موضوع.

وقد اغتر بهذا الحديث جماعة من الفقهاء كصاحب الأحياء وغيره، وكذا من المفسرين، وقد رويت صلاة في هذه الليلة أعني ليلة النصف من شعبان على أنحاء مختلفة، كلها باطلة موضوعة، ولا ينافي هذا رواية الترمذي من حديث عائشة لذهابه ولا ينافي البقيع، ونزول الرب ليلة النصف إلى سماء الدنيا وأنه يغفر لأكثر من عدة شعر غنم كلب<sup>(۱)</sup>، فإن الكلام إنما هو في هذه الصلاة الموضوعة في هذه الليلة على أن حديث عائشة هذا فيه ضعف وانقطاع كما أن حديث على الذي تقدم ذكره في قيام ليلها لا ينافي كون هذه الصلاة موضوعة على مافيه من الضعف حسبما ذكرناه.

وقال الحافظ العراقي: حديث صلاة ليلة النصف موضوع على رسول الله على وكذب عليه وقال الإمام النووي في كتاب «المجموع» (الصلاة المعروفة بصلاة الرغائب، وهي اثنتا عشرة ركعة بين المغرب والعشاء ليلة أول جمعة من رجب، وصلاة ليلة النصف من شعبان مائة ركعة هاتان الصلاتان بدعتان منكرتان، ولا

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۷۳۹) وابن ماجة (۱۳۸۹) ومسند الإمام أحمد ۲۸۸۲ وضعيف سنن ابن ماجة (۲۹۸) وضعيف الجامع (۷۵٤).

يغتر بذكرهما في كتاب «قوت القلوب» وإحياء علوم الدين، ولا بالحديث المذكور فيهما، فإن كل ذلك باطل، ولا يغتر ببعض من اشتبه عليه حكمهما من الأئمة فصنف ورقات في استحبابهما فإنه غالط في ذلك.

وقد صنف الشيخ الإمام أبو محمد عبدالرحمن بن إسماعيل المقدسي كتابا نفيسا في إبطالهما، فأحسن فيه وأجاد وكلام أهل العلم في هذه المسألة كثير جداً، ولو ذهبنا ننقل كل مااطلعنا عليه من كلام في هذه المسألة، لطال بنا الكلام، ولعل فيما ذكرنا كفاية ومقنعا لطالب الحق، ومما تقدم من الآيات والأحاديث وكلام أهل العلم، يتضح لطالب الحق أن الاحتفال بليلة النصف من شعبان بالصلاة أو غيرها، وتخصيص يومها بالصيام، بدعة منكرة عند أكثر أهل العلم، وليس له أصل في الشرع المطهر، بل هو مما حدث في الإسلام بعد عصر الصحابة رضي الله عنهم ويكفي طالب الحق هذا الباب وغيره قول الله عز وجل: ﴿ ٱلْمَوْمَ ٱ كُمَلَتُ لَكُمْ وينكُمْ هُ ﴿ الله عنه ويكفي الله عنه هذا الباب وغيره قول الله عز وجل: ﴿ ٱلْمَوْمَ ٱ كُمَلَتُ لَكُمْ وينكُمْ ﴾ (١).

وماجاء في معناها من الآيات، وقول النبي ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد» (٢) وماجاء في معناه من الأحاديث، وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال

سورة المائدة، الآية: «٣».

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

قال رسول الله عليه: «لا تخصوا ليلة الجمعة بقيام من بين الليالي، ولا تخصوا يومها بالصيام من بين الأيام، إلا أن يكون في صوم يصومه أحدكم»(١) فلو كان تخصيص شيء من الليالي بشيء من العبادة جائزاً لكانت ليلة الجمعة أولى من غيرها، لأن يومها هو خير يوم طلعت عليه الشمس، بنص الأحاديث الصحيحة عن رسول الله ﷺ فلما حذر النبي ﷺ من تخصيصها بقيام من بين الليالي، دل ذلك على أن غيرها من الليالي من باب أولى، لا يجوز تخصيص شيء منها بشيء من العبادة، إلا بدليل صحيح، يدل على التخصيص، ولما كانت ليلة القدر وليالي رمضان، يشرع قيامها والاجتهاد فيها، نبه النبي ﷺ على ذلك، وحث الأمة على قيامها، وفعل ذلك بنفسه، كما في الصحيحين عن النبي علي أنه قال: «من قام رمضان إيماناً واحتساباً غفر الله له ماتقدم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر الله له ماتقدم من ذنوبه»(٢) فلو كانت ليلة النصف من شعبان أو ليلة أول جمعة من رجب، أو ليلة الإسراء والمعراج، يشرع تخصيصها باحتفال أو شيء من العبادة لأرشد النبي ﷺ الأمة إليه، أو فعله بنفسه، ولو وقع شيء من ذلك لنقله الصحابة رضي الله عنهم إلى الأمة، ولم يكتموه عنهم وهم خير الناس، وأنصح الناس بعد الأنبياء عليهم الصلاة

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۱٤٤) (۱۲۸).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٠٠٩) ومسلم (٧٥٩).

والسلام ورضي الله عن أصحاب رسول الله وأرضاهم وقد عرفت آنفا من كلام العلماء أنه لم يثبت عن رسول الله ولا عن أصحابه رضي الله عنهم شيء في فضل ليلة أول جمعة من رجب، ولا في ليلة النصف من شعبان، فعلم أن الاحتفال بهما بدعة محدثة في الإسلام وهكذا تخصيصها بشيء من العبادة بدعة منكرة وهكذا ليلة سبع وعشرين من رجب التي يعتقد بعض الناس أنها ليلة الإسراء والمعراج لا يجوز تخصيصها بشيء من العبادة كما لا يجوز الاحتفال بها للأدلة السابقة، هذا لو علمت فكيف والصحيح من أقوال العلماء أنها لا تعرف وقول من قال أنها ليلة سبع وعشرين من رجب قول باطل لا أساس له في الأحاديث الصحيحة. ولقد أحسن من قال:

وخير الأمور السالفات على الهدى وشر الأمور المحدثات البدائع

والله المسؤول أن يوفقنا وسائر المسلمين للتمسك بالسنة والثبات عليها، والحذر مما خالفها، إنه جواد كريم وصلى الله وسلم على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وصحبه آجمعين. (مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ١٩١/١)

# اظهار الفرح بليلة السابع والعشرين من رجب وليلة النصف من شعبان ويوم عاشوراء

سؤال: وسئل فضيلة الشيخ ابن عثيمين: عن حكم إظهار الفرح والسرور بعيد الفطر وعيد الأضحى؟ وليلة السابع والعشرين من رجب، وليلة النصف من شعبان؟ ويوم عاشوراء؟.

جواب: أما إظهار الفرح والسرور في أيام العيد عيد الفطر أو عيد الأضحى فإنه لا بأس به إذا كان في الحدود الشرعية ومن ذلك أن يأتي الناس بالأكل والشرب وما أشبه هذا وقد ثبت عن النبي على أنه قال: «أيام التشريق أيام أكل وشرب وذكر لله عز وجل»(۱) يعني بذلك الثلاثة الأيام التي بعد عيد الأضحى المبارك وكذلك في العيد فالناس يضحون ويأكلون من ضحاياهم ويتمتعون بنعم الله عليهم، وكذلك في عيد الفطر لا بأس بإظهار الفرح والسرور مالم يتجاوز الحد الشرعي.

أما إظهار الفرح في ليلة السابع والعشرين من رجب، أو ليلة النصف من شعبان، أو في يوم عاشوراء، فإنه لا أصل له وينهى عنه ولا يحضر الإنسان إذا دعي إليه لقول النبي على: «إياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة»(٢)، فأما ليلة السابع

<sup>(1)</sup> amba (1181).

 <sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن
 ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

والعشرين من رجب فإن الناس يدعون أنها ليلة المعراج التي عرج بالرسول على فيها إلى الله – عز وجل – وهذا لم يثبت من الناحية التاريخية وكل شيء لم يثبت فهو باطل، والمبني على الباطل باطل ثم على تقدير ثبوت أن ليلة المعراج ليلة السابع والعشرين من رجب، فإنه لا يجوز لنا أن نحدث فيها شيئا من شعائر الأعياد أو شيئاً من العبادات؛ لأن ذلك لم يثبت عن النبي على وأصحابه فإذا كان لم يثبت عمن عرج به ولم يثبت عن أصحابه الذين هم أولى الناس به وهم أشد الناس حرصاً على سنته وشريعته، فكيف يجوز لنا أن نحدث مالم يكن على عهد النبي على تعظيمها شيء ولا في أحيائها، وإنما أحياها بعض التابعين بالصلاة والذكر (۱) لا بالأكل والفرح وإظهار شعائر الأعياد.

وأما يوم عاشوراء فإن النبي على سئل عن صومه فقال: «يكفر السنة الماضية» (٢) يعني التي قبله وليس في هذا اليوم شيء من شعائر الأعياد وكما أنه ليس فيه شيء من شعائر الأعياد فليس فيه شيء من شعائر الأحزان أيضاً فإظهار الحزن أو الفرح في هذا اليوم كلاهما خلاف السنة ولم يرد عن النبي على مع أنه، عليه الصلاة والسلام، أمر أن نصوم يوماً قبله أو يوماً بعده حتى نخالف اليهود الذين كانوا يصومونه وحده.

(مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رقم ٣٤٩)

<sup>(</sup>١) قلت: وهذا بدعة أيضاً كما قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز.

<sup>(</sup>Y) مسلم (1177).

# تخصيص ذبح الذبائح في سبع وعشرين من رجب وست من صفر وخمس عشرة من شوال وعشر من شهر محرم

سؤال: ماهو حكم الذبح في وقت محدود وزمن معلوم من كل سنة حيث إنه يوجد عدد كثير من الناس يعتقدون أن الذبح في ٢٧ رجب و٦ من صفر و ١٥ من شوال و ١٠٠ من شهر محرم أن هذا قربة وعبادة إلى الله عز وجل فهل هذه الأعمال صحيحة وتدل عليها السنة أم أنها بدعة مخالفة للدين الإسلامي الصحيح ولا يثاب عليها فاعلها؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

العبادات وسائر القربات توقيفية لا تعلم إلا بتوقيف من الشرع، وتخصيص الأيام المذكورة من تلك الشهور بالذبائح فيها لم يثبت فيه نص من كتاب ولا سنة صحيحة، ولا عرف ذلك عن الصحابة رضي الله عنهم، وعلى هذا فهو بدعة محدثة، وقد ثبت عن النبي عليه أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) رواه البخاري ومسلم.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٧٤٦٥)

البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

### تخصيص شهر رجب ببعض العبادات كصلاة الرغائب واحياء ليلة السابع والعشرين منه

سؤال: يخص بعض الناس شهر رجب ببعض العبادات كصلاة الرغائب وإحياء ليلة (٢٧) منه فهل لذلك أصل في الشرع؟ جزاكم الله خيراً.

جواب: تخصيص رجب بصلاة الرغائب أو الاحتفال بليلة (٢٧) منه يزعمون أنها ليلة الإسراء والمعراج كل ذلك بدعة لا يجوز، وليس له أصل في الشرع، وقد نبه على ذلك المحققون من أهل العلم، وقد كتبنا في ذلك غير مرة وأوضحنا للناس أن صلاة الرغائب بدعة، وهي مايفعله بعض الناس في أول ليلة جمعة من رجب، وهكذا الاحتفال بليلة (٢٧) اعتقادا أنها ليلة الإسراء والمعراج ، كل ذلك بدعة لا أصل له في الشرع، وليلة الإسراء والمعراج لم تعلم عينها، ولو علمت لم يجز الاحتفال بها لأن النبي على له من من ولو كان ذلك سنة لسبقونا إليها.

والخير كله في اتباعهم والسير على منهاجهم كما قال الله عز وجل: ﴿ وَالسَّنبِقُونَ اللهُ عَزَالُمُ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللهُ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّنتٍ تَجَدِي تَحَتّهَا بِإِحْسَنِ رَضِي اللهُ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّنتٍ تَجَدِي تَحَتّها

ٱلْأَنَّهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًأُ ذَالِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ۞ ﴿(١)، وقد صح عن رسول الله ﷺ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(۲) متفق على صحته، وقال عليه الصلاة والسلام: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٣) أخرجه مسلم في صحيحه ومعنى فهو رد أي مردود على صاحبه، وكان ﷺ يقول في خطبه: «أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد ﷺ وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة»(٤) أخرجه مسلم أيضاً، فالواجب على جميع المسلمين اتباع السنة والاستقامة عليها والتواصى بها والحذر من البدع كلها عملاً بقول الله عز وجل: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَ ﴾ ( ٥ ) وقوله سبحانه : ﴿ وَٱلْعَصْرِ ۚ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَفِي خُسَرٌ ١ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ: «الدين النصيحة» قيل: لمن يارسول الله قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأثمة المسلمين وعامتهم»(٧) أخرجه مسلم في صحيحه، أما العمرة فلا بأس بها

سورة التوبة، الآية: «١٠٠».

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

<sup>(</sup>٤) مسلم (٧٦٨).

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: «٢».

<sup>(</sup>٦) سورة العصر.

<sup>(</sup>٧) مسلم (٥٥).

في رجب لما ثبت في الصحيحين عن ابن عمر رضي الله عنهما: أن النبي ﷺ اعتمر في رجب (١) وكان السلف يعتمرون في رجب كما ذكر الحافظ ابن رجب رحمه الله في كتابه اللطائف عن عمر وابنه وعائشة رضي الله عنهم ونقل عن ابن سيرين أن السلف كانوا يفعلون ذلك، والله ولي التوفيق.

(مجلة الدعوة العدد ١٥٦٦ ص٣٤) (الشيخ ابن باز)

#### تخصيص الصدقة بليلة النصف من شعبان

سؤال: إن أبي قد أوصاني في حياته أن أعمل صدقة حسب استطاعتي وذلك ليلة النصف من شعبان من كل سنة وفعلا كنت أعملها إلى حد الآن، غير أن بعض الناس لاموني على ذلك يقولون قد لا يجوز ذلك، فهل هذه الصدقة ليلة النصف من شعبان جائزة حسب وصية أبى أم غير جائزة أفتونا جزاكم الله خيراً؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه. . وبعد:

تخصيص هذه الصدقة بنصف شعبان من كل سنة بدعة غير جائزة ولو أوصى بذلك والدك، وعليك أن تنفذ هذه الصدقة لكن لا تخص بها النصف من شعبان بل اجعلها كل سنة في شهر من شهور السنة دون تخصيص شهر معين، والأفضل في رمضان.

<sup>(</sup>١) البخاري (١٧٧٥) ومسلم (١٢٥٥).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٩٧٦٠)

# تخصيص مايسمى ليلة المعراج وليلة القدر بطبخ الطعام وارساله إلى الإمام ليدعو عليه

سؤال: هل يجوز طبخ الطعام والاهتمام به في ليلة المعراج وليلة القدر وإرساله إلى المسجد حتى يدعو الإمام على الطعام لإيصال الثواب على حسب العادة؟.

**جواب**: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

لا يجوز تخصيص مايسمى بليلة المعراج وليلة القدر بما ذكر من الاهتمام بطبخ الطعام ولا إرساله إلى المسجد ليدعو عليه الإمام رجاء وصول الثواب إلى الميت بل هذا بدعة فينبغي تركه وعدم التزام حالة معينة أو وقت معين للذبح إلا في الأضحى والهدي، والخير كل الخير في اتباع هدي النبي عليه المنها.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء السؤال السادس من الفتوى رقم ٤٩٩٠)

### تخصيص يوم الخامس عشر من شعبان بصيام أو قراءة قرآن أو صلاة

سؤال: نشاهد بعض الناس يخصون الخامس عشر من شعبان بأذكار مخصوصة وقراءة للقرآن وصلاة، فما هو الصحيح جزاكم الله خيراً؟.

جواب: الصحيح أن صيام النصف من شعبان أو تخصيصه بقراءة أو بذكر لا أصل له، فيوم النصف من شعبان كغيره من أيام النصف في الشهور الأخرى، ومن المعلوم أنه يشرع أن يصوم الإنسان في كل شهر الثلاثة البيض: الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر ولكن شعبان له مزية عن غيره في كثرة الصوم فإن النبي على كان يكثر الصيام في شعبان أكثر من غيره، حتى كان يصومه كله أو إلا قليلاً منه، فينبغي للإنسان إذا لم يشق عليه أن يكثر من الصيام في شعبان اقتداء بالنبي على .

(فتاوى فضيلة الشيخ محمد الصالح العثيمين ١٩٠/١)

### 

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز: الدعوة إلى إقامة الاحتفالات الإسلامية التي لم يحتفل

بها النبي ﷺ ولا أصحابه رضي الله عنهم من البدع المحدثة في الدين، ومن أسباب الغلو في دين الله، وشرع عبادات لم يشرعها الله، وقد يكون بعضها مع كونه بدعة وسيلة للشرك الأكبر؛ كالاحتفال بالمولد النبوي، وموالد الصحابة والعلماء، وقد قال الله عز وجل: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحِيبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُرُ ﴾ (١) وقال سبحانه: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَكُوُّا شَرَعُواْ لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ ٱللَّهُ وَلَوْ لَا كَلَمْ ٱلْفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمُّ وَإِنَّ ٱلظُّلْلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ شَهُ ﴿ \* وَقَالَ سَبَحَانُهُ: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةِ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَأُتَّبِعْهَا وَلَا نَتَّبِعْ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ١٩٠٠، وقال النبي ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(٤) متفق على صحته، وقال ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٥) خرجه مسلم في صحيحه، وكان النبي ﷺ يقول في خطبه: «أما بعد: فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدى هدى محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة

سورة آل عمران، الآية: «٣١».

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: «۲۱».

<sup>(</sup>٣) سورة الجاثية، الآية: «١٨».

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>۵) مسلم (۱۷۱۸) (۱۸).

ضلالة»(١) خرجه مسلم في صحيحه. والأحاديث في هذا المعنى كثيرة.

(مجلة البحوث الإسلامية ٥/ ٨٤)

### قيام ليلة النصف من شعبان وصيام يومها

سؤال: هل يشرع قيام النصف من شعبان وصيام الخامس عشر منه؟

جواب: لم يثبت عن النبي على بخصوص ليلة النصف من شعبان «قيام» بخصوصها ولا بصيام اليوم الخامس عشر من شعبان بخصوصه لم يثبت عن النبي على شيء يعتمد عليه، فليلة النصف من شعبان كغيرها من الليالي إن كان له عادة القيام في الليل فإنه يقوم فيها كما يقوم في غيرها، دون أن يكون لها ميزة، لأن تخصيص وقت لعبادة من العبادات لابد له من دليل صحيح فإذا لم يكن هناك دليل صحيح فإن ذلك يكون بدعة وكل بدعة ضلالة، وكذلك لم يرد في صيام يوم الخامس عشر من شعبان أو النصف من شعبان بخصوصه دليل عن النبي على يقتضي مشروعية صيام ذلك اليوم.

أما ماورد من الأحاديث في هذا الموضوع فكلها ضعيفة كما

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۸).

نص على ذلك أهل العلم ولكن من كان من عادته أن يصوم الأيام البيض فإنه يصومها في شعبان كما يصومها في غيره، لا على إنه خاص بهذا اليوم. كما كان عليه الصلاة والسلام يصوم ويكثر الصيام في هذا الشهر لكنه لم يخص هذا اليوم، وإنما يدخل تبعاً. (نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ا/ ٨٧)

\* \* \* \*



# الموالـــد



## الاحتفال بالمولد النبوي

قال سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز:

الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه.

أما بعد: فقد تكرر السؤال من كثير عن حكم الاحتفال بمولد النبي ﷺ والقيام له في أثناء ذلك، وإلقاء السلام عليه، وغير ذلك مما يفعل في الموالد.

والجواب: أن يقال لا يجوز الاحتفال بمولد الرسول على المره الله المره المره المره المره المره المره المره الله المره المر

البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) وابن =

إحداث البدع والعمل بها، وقد قال سبحانه وتعالى في كتابه المبين: ﴿ وَمَا ءَانَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنْهُ فَٱنَّهُواْ ﴾ (١) وقال عز وجل: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيــُمُ ﷺ <sup>(۲)</sup> وقال سبحانه: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةُ حَسَنَةُ ا لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَّرَ ٱللَّهَ كَيْنِرًا ۞ ﴿ (٣) ، وقال تعالى: ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانِ رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـدُ لَمُمْ جَنَّتٍ تَجَـرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ١٤٥ . وقال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾(٥). والأيات في هذا المعنى كثيرة، وإحداث مثل هذه الموالد يفهم منه أن الله سبحانه لم يكمل الدين لهذه الأمة، وأن الرسول عليه الصلاة والسلام لم يبلغ ما ينبغي للأمة أن تعمل به، حتى جاء هؤلاء المتأخرون فأحدثوا في شرع الله مالم يأذن به، زاعمين أن ذلك مما يقربهم إلى الله، وهذا بلا شك فيه خطر عظيم، واعتراض على الله سبحانه وعلى رسوله ﷺ، والله سبحانه قد

ماجة (٤٢) وصحيح الجامع (٢٥٤٦).

سورة الحشر، الآية: «٧».

<sup>(</sup>۲) سورة النور، الآية: «٦٣».

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: (٢١».

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: «١٠٠٠».

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: «٣».

أكمل لعباده الدين، وأتم عليهم النعمة، والرسول على قد بلغ البلاغ المبين، ولم يترك طريقاً يوصل إلى الجنة، ويباعد من النار إلا بينه للأمة، كما ثبت في الحديث الصحيح عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «ما بعث الله من نبي إلا كان حقاً عليه أن يدل أمته على خير مايعمله لهم، وينذرهم شر مايعلمه لهم»(١) رواه مسلم في صحيحه، ومعلوم أن نبينا ﷺ هو أفضل الأنبياء وخاتمهم، وأكملهم بلاغاً ونصحاً، فلو كان الاحتفال بالموالد من الدين الذي يرضاه الله سبحانه لبينه الرسول عَلَيْ للأمة، أو فعله في حياته، أو فعله أصحابه - رضي الله عنهم - فلما لم يقع شيء من ذلك علم أنه ليس من الإسلام في شيء بل هو من المحدثات التي حذر الرسول ﷺ منها أمته كما تقدم ذكر ذلك في الحديثين السابقين، وقد جاء في معناهما أحاديث أخرى مثل قوله عَلَيْةِ في خطبة الجمعة: «أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد ﷺ وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة»<sup>(٢)</sup> رواه الإمام مسلم في صحيحه.

والآيات والأحاديث في هذا الباب كثيرة وقد صرح جماعة من العلماء بإنكار الموالد والتحذير منها عملاً بالأدلة المذكورة وغيرها وخالف بعض المتأخرين فأجازها إذا لم تشتمل على شيء

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۸٤٤).

<sup>(</sup>Y) مسلم (YFA).

من المنكرات كالغلو في رسول الله ﷺ وكاختلاط النساء بالرجال، واستعمال آلات الملاهي، وغير ذلك مما ينكره الشرع المطهر وظنوا أنها من البدع الحسنة، والقاعدة الشرعية رد ماتنازع فيه الناس إلى كتاب الله وسنة رسوله محمد ﷺ كما قال الله عز وجل: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن نَنزَعُهُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْهُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِّ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ إِنَّ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا ٱخْلَفَتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَكُكُمُهُۥ إِلَى اُللَّهُ ﴾(٢) وقد رددنا هذه المسألة وهي الاحتفال بالموالد – إلى كتاب الله سبحانه فوجدناه يأمرنا باتباع الرسول ﷺ فيما جاء به، ويحذرنا عما نهى عنه، ويخبرنا بأن الله سبحانه قد أكمل لهذه الأمة دينها، وليس هذا الاحتفال مما جاء به الرسول ﷺ فيكون ليس من الدين الذي أكمله الله لنا، وأمرنا باتباع الرسول فيه، وقد رددنا ذلك - أيضاً - إلى سنة الرسول ﷺ فلم نجد فيها أنه فعله، ولا أمر به ولا فعله أصحابه - رضي الله عنهم - فعلمنا بذلك أنه ليس من الدين بل هو من البدع المحدثة، ومن التشبه بأهل الكتاب من اليهود والنصارى في أعيادهم، وبذلك يتضح لكل من له أدنى بصيرة ورغبة في الحق، وإنصاف في طلبه أن الاحتفال بالموالد ليس من دين الإسلام بل هو من البدع المحدثات، التي أمر الله

سورة النساء، الآية: «٥٩».

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: (۱۰».

سبحانه، ورسوله ﷺ بتركها والحذر منها، ولا ينبغي للعاقل أن يغتر بكثرة من يفعله من الناس، في سائر الأقطار، فإن الحق لا يعرف بكثرة الفاعلين، وإنما يعرف بالأدلة الشرعية، كما قال تعالى عن اليهود والنصارى: ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَائِرُنَا تِلْكَ آمَانِيُّهُمُ قُلْ هَاتُوا بُرُهَانَكُمُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ شَهُ ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكْثَرُ مَن فِ ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾(٢) الآية، ثم إن غالب هذه الاحتفالات بالموالد - مع كونها بدعة - لا تخلو من اشتمالها على منكرات أخرى، كاختلاط النساء بالرجال، واستعمال الأغاني والمعازف وشرب المسكرات والمخدرات وغير ذلك من الشرور، وقد يقع فيها ماهو أعظم من ذلك. وهو الشرك الأكبر، وذلك بالغلو في رسول الله ﷺ، أو غيره من الأولياء، ودعائه والاستغاثة به، وطلبه المدد واعتقاد أنه يعلم الغيب، ونحو ذلك من الأمور الكفرية التي يتعاطها الكثير من الناس، حين احتفالهم بمولد النبي عليه، وغيره، ممن يسمونه بالأولياء، وقد صح عن رسول الله ﷺ أنه قال: «إياكم والغلو في الدين فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين»(٣) وقال - عليه الصلاة والسلام - «لا تطروني كما أطرت

سورة البقرة، الآية: «١١١».

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: «١١٦».

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١/٢١٥، ٣٤٧ وابن ماجة (٣٠٢٩) والنسائي ٥/٢٦٨ =

النصارى ابن مريم إنما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله»(١) خرجه البخاري في صحيحه، من حديث عمر رضى الله عنه ومن العجائب أن الكثير من الناس ينشط ويجتهد في حضور هذه الاحتفالات المبتدعة، ويدافع عنها، ويتخلف عما أوجب الله عليه من حضور الجمع والجماعات، ولا يرفع بذلك رأسا، ولا يرى أنه أتى منكرا عظيماً، ولا شك أن ذلك من ضعف الإيمان وقلة البصيرة، وكثرة ماران على القلوب من صنوف الذنوب والمعاصى، نسأل الله العافية لنا ولسائر المسلمين، ومن ذلك أن بعضهم يظن أن رسول الله ﷺ يحضر المولد، ولهذا يقومون له محيين ومرحبين، وهذا من أعظم الباطل، وأقبح الجهل فإن الرسول عليه لا يخرج من قبره قبل يوم القيامة، ولا يتصل بأحد من الناس، ولا يحضر اجتماعهم، بل هو مقيم في قبره إلى يوم القيامة، وروحه في أعلى عليين عند ربه في دار الكرامة كما قال الله تعالى في سورة المؤمنين: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُر بَعْدَ ذَالِكَ لَمَيْتُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَا فِي أَنْهُ مَنُوكَ اللَّهُ (٢).

وقال النبي ﷺ: «أنا أول من ينشق عنه القبر يوم القيامة وأنا

<sup>=</sup> ومستدرك الحاكم ١/٤٦٦ وصحيح الجامع (٢٦٧٧).

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الآيتان: «١٦،١٥».

أول شافع، وأول مشفع»(١) عليه من ربه أفضل الصلاة والسلام. فهذه الآية الكريمة، والحديث الشريف، وماجاء في معناها من الآيات والأحاديث، كلها تدل على أن النبي على وهذا أمر مجمع الأموات، إنما يخرجون من قبورهم يوم القيامة، وهذا أمر مجمع عليه بين علماء المسلمين ليس فيه نزاع بينهم، فينبغي لكل مسلم التنبه لهذه الأمور، والحذر مما أحدثه الجهال وأشباههم من البدع والخرافات التي ما أنزل الله بها من سلطان، والله المستعان وعليه التكلان ولا حول ولا قوة إلا به.

أما الصلاة والسلام على رسول الله على من أفضل القربات ومن الأعمال الصالحات، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ وَمَلَيْكُوا وَمَلَيْكُوا عَلَيْ يُصَلُّونَ عَلَى النّبِي عَلَيْ يَكَأَيّهُا الّذِينَ ءَامَنُوا صَلَّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا مَسَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا مَسَلَّهِ عَلَيْ واحدة صلى الله تسليما ((()) وقال النبي عَلِي : «من صلى علي واحدة صلى الله عليه بها عشرا) ((()) وهي مشروعة في جميع الأوقات، ومتأكدة في عليه بها عشرا) ((()) واجبة عند جمع من أهل العلم في التشهد الأخير من كل صلاة وسنة مؤكدة في مواضع كثيرة منها مابعد الأذان وعند ذكره – عليه الصلاة والسلام – وفي يوم الجمعة الأذان وعند ذكره – عليه الصلاة والسلام – وفي يوم الجمعة وليلتها كما دلت على ذلك أحاديث كثيرة.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۲۷۸).

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: (٥٦».

<sup>(</sup>٣) مسلم (٣٨٤).

والله المسؤول أن يوفقنا وسائر المسلمين للفقه في دينه والثبات عليه، وأن يمن على الجميع بلزوم السنة، والحذر من البدعة إنه جواد كريم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ١٨٣/١)

# الاحتفال بمن مات من الأنبياء والصالحين واحياء ذكراهم بالموالد قالت اللجنة الدائمة:

لا يجوز الاحتفال بمن مات من الأنبياء والصالحين ولا إحياء ذكراهم بالموالد ورفع الإعلام ولا بوضع السرج والشموع على قبورهم ولا ببناء القباب والمساجد على اضرحتهم أو كسوتها أو نحو ذلك؛ لأن جميع ماذكر من البدع المحدثة في الدين ومن وسائل الشرك، فإن النبي على لم يفعل ذلك بمن سبقه من الأنبياء والصالحين ولا فعله الصحابة رضي الله عنهم بالنبي لله ولا أحد من أئمة المسلمين في القرون الثلاثة التي شهد لها لله بأنها خير القرون من بعده بأحد من الأولياء والصالحين أو الملوك أو الحكام، وكل خير في اتباعه واتباع خلفائه الراشدين المهديين ومن اهتدى بهديهم وسلك طريقهم، وكل شر في اتباع المبتدعة والعمل بما أحدثوا من بدع في شؤون الدين، قال الله تعالى: والعمل بما أحدثوا من بدع في شؤون الدين، قال الله تعالى:

ألله كَثِيرًا ﴿ وثبت عن رسول الله على أنه قال: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» متفق على صحته، وثبت عنه أيضاً أنه قال عليه الصلاة والسلام: «ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك» (٣) وثبت عنه أيضاً أنه نهى عن تجصيص القبور والقعود عليها والبناء عليها، وصح عنه عنه أنه قال: «خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد عليها وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة (٤) رواه مسلم في صحيحه.

وعن العرباض بن سارية رضي الله عنه قال: وعظنا رسول الله على موعظة بليغة وجلت منها القلوب وذرفت منها العيون فقلنا يارسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن تأمر عليكم عبد حبشي وأنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل

سورة الأحزاب، الآية: «٢١».

<sup>(</sup>٢) البخاري (٤٣٥) (١٣٣٠) ومسلم (٢٩٥).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٣٢٥).

<sup>(</sup>٤) مسلم (٧٦٨).

بدعة ضلالة»(١) رواه أبوداود والترمذي وقال حديث حسن صحيح.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإِفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ١٧٧٤)

# تخصيص يوم مولد النبي عليه السلام بالوعظ والإرشاد

سؤال: ماحكم الوعظ في يوم مولد النبي ﷺ؟

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وإرشاد الناس وتعريفهم بدينهم ووعظهم بما يرقق قلوبهم مشروع في كل وقت لورود الأمر بذلك مطلقاً دون تقييد بوقت معين. قال الله تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أَنَهُ يُدَعُونَ إِلَى الْمُنكِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُنكِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُنكِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُنكِدِ وَيَا الله الله وقال سبحانه في بيان وَالْمَوْعِظَةِ الْمُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (٢) وقال سبحانه في بيان

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ١٢٦/٤ وأبوداود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦) ابن ماجة (٤٢) صحيح الجامع (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: «۱۰٤».

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: «١٢٥».

حال المنافقين وموقف الدعاة منهم: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَسْزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ١٠ فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَت أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَآءُوكَ يَعْلِفُونَ بِٱللَّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ١ أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَعْلَمُ ٱللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُل لَّهُمْ فِتَ أَنفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغًا ١٠٠٠ إلى غير ذلك من الآيات فأطلق الله الأمر بذلك ولم يخصه بوقت ويتأكد الوعظ والإرشاد عند وجود مايقتضيه كخطب الجمع والأعياد لثبوت ذلك عن النبي ﷺ وكرؤية منكر، لقوله ﷺ: «من رأى منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه»(٢) وليس مولد النبي ﷺ في يوم من مقتضيات تخصيص ذلك اليوم بقربه من القرب أو وعظ وإرشاد أو قراءة قصة المولد، لأن النبي ﷺ لم يخصه بذلك ولو كان في تخصيصه بذلك خير لكان ﷺ أولى به وأحرص عليه، لكنه لم يفعل فدل على أن تخصيصه بالوعظ أو بقراءة قصة المولد أو بأي عبادة من البدع، وقد ثبت عن النبي عَلَيْ أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(٣) وفي رواية: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو

سورة النساء، الآيات: «۲۲،۲۲،۳۲».

<sup>(</sup>٢) مسلم (٤٩).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).

رد» (١) وكذا أصحابه لم يفعلوا ذلك وهم أعرف وأعلم بالسنة وأحرص على العمل بها رضي الله عنهم جميعاً.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ٥٩١٥)

# عقد المسابقات القرآنية والمحاضرات وذبح الذبائح بمناسبة مولد النبي عليه السلام

سؤال: نرجو الإفادة عن التاريخ الصحيح لمولد النبي ﷺ. خططنا لعقد مسابقات قرآنية وذبح خروف وإلقاء محاضرات عن الرسول ﷺ بهذه المناسبة، نرجو إرشادنا ما إذا كان هذا البرنامج يجوز شرعاً؟.

جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد:

أولاً: ولد النبي ﷺ عام الفيل في ربيع الأول كما ذكره محمد بن إسحاق وعلماء السير في كتب السيرة.

ثانياً: من البدع الممنوعة إقامة احتفال في ليلة مولد النبي عليه أو ليلتها وعقد مسابقات قرآنية فيها وذبح خرفان وإلقاء محاضرات عن النبي عليه بهذه المناسبة؛ لأن النبي عليه أعرف بقدر

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۷۱۸)(۱۸).

نفسه وما ينبغي أن يكرم به وأعرف بشرع الله تعالى ولم يثبت عنه أنه احتفل بمولده ولا بمولد نبي من إخوانه السابقين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ولا بمولد أحد من صحابته رضي الله عنهم، وقد ثبت عنه أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(۱) وفي رواية: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(۲).

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

(اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء فتوى رقم ٥٧٢٣)

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۳۶).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

الوضيوء



### التلفظ بالنية في الوضوء

سؤال: ماحكم التلفظ بالنية في الصلاة والوضوء والطواف والسعي؟

جواب: حكم ذلك أنه بدعة لأنه لم ينقل عن النبي عَلَيْ ولا عن أصحابه، فوجب تركه - والنية محلها القلب فلا حاجة مطلقا إلى التلفظ بالنية والله ولى التوفيق.

(كتاب الدعوة ١/ ٥١) (الشيخ ابن باز)

# الدعاء أثناء الوضوء

سؤال: هل ثبت في الشرع دعاء أثناء الوضوء أو لا؟ جواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه.. وبعد.

لم يثبت عن النبي على دعاء أثناء الوضوء عند غسل الأعضاء أو مسحها، وماذكر من الأدعية في ذلك مبتدع لا أصل له، وإنما المعروف شرعا التسمية أوله والنطق بالشهادتين بعده وقول: «اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين»(١) بعد الشهادتين.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم ٢٥٨٨)

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۳٤).

سؤال: هل يجوز للمسلم إذا توضأ فغسل وجهه أن يقول: اللهم بيض وجهي كما بيضت وجوها وكما سودت وجوها اللهم اجعلني اشرب من ماء الجنة. . إلخ؟.

جواب: لا يقال هذا الدعاء عند غسل الوجه. لأنه لم يرد عن النبي عليه والنبي عليه الصلاة والسلام يقول: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد»(١) ويقول: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(٢) ولم يكن النبي عليه يدعو عند غسل وجهه إنما كان يقول عند بداية الوضوء بسم الله. وعند نهايته: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له. وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

والحكمة في ذلك والله أعلم أنه يجمع بين الطهورين الطهور بالماء من الحدث الأصغر والأكبر، وهي الطهارة من الحدث الحسي وذلك بالماء. ويأتي بالشهادتين للطهارة من الشرك فيجمع إذا بين الطهارتين الطهارة من الحدث والطهارة من الشرك هذه هي الحكمة والله أعلم أما ماعدا ذلك فلا يقال ادعية أثناء الوضوء لأنه لم يثبت عن النبي عليه .

(نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان ٣/ ٤١)

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹۷) ومسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۷۱۸)(۱۸۱).

# مسح الرقبة أثناء الوضوء

سؤال: ماحكم مسح الرقبة أثناء الوضوء وغسل أعضاء الوضوء أكثر من ثلاث مرات؟.

جواب: مسح الرقبة أثناء الوضوء بدعة ومسح أعضاء الوضوء أكثر من ثلاث مرات اسراف.

(سؤال على الهاتف)(الشيخ ابن عثيمين)



# الخاتمسة



## ما أطلق عليه بدعة وهو ليس ببدعة

قد تسمع عن أشياء كثيرة أنها بدعة وهي ليست بدعة؛ فإن هناك من يتسرعون في أي مسألة فيها خلاف ويحكمون عليها بأنها بدعة! وقد يجعلون كل مالا يجدون له دليلاً من الشرع أو نصأ واضحاً بدعة وإن كان قد عمل به الصحابة، أو عمل به المسلمون – وهذا خطأ –.

وفيما يلي نورد بعض الأمثلة على ذلك:

#### ١ - صلاة التراويح:

يعتقد كثير من الناس أن صلاة التراويح بدعة! وذلك أن عمر – رضي الله عنه – قال: «نعمت البدعة هذه». وهذا خطأ. فالتراويح صليت في زمن الرسول عليه، حيث صلاها جماعة عدة ليال، ولكنه خاف أن تفرض عليهم، فترك الجماعة وأمرهم بأن يصلوا دون جماعة، فكان كل واحد، أو كل اثنين، أو كل عشرة يصلون بأنفسهم، فرأى عمر أن يجمعهم بإمام واحد، وسمي هذا الجمع بدعة لغوية، لا على أنه بدعة شرعية.

فكيف تحكم على أن هذه بدعة فتكون قد ضللت الصحابة، وأنكرت السنة التي فعلها النبي على وأنكرت طاعة من الطاعات اتفقت عليها كلمة المسلمين من عهد الصحابة رضي الله عنهم إلى عهدنا بدون إنكار؟.

#### ٢ - محراب المسجد:

هناك من يعد اتخاذ المحاريب في المساجد بدعة لا أصل لها! وهم بذلك ينكرون ماجاء في السنة، وفي القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَكَيِّكُةُ وَهُو قَ آبِمٌ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ﴾ (١).

ولا شك أن المحراب هو مقدم المسجد، وأن المساجد لا تعرف ولا تميز بكونها مساجد إلا بهذه المحاريب التي تكون علامة لها، فكيف تكون بدعة؟!.

ثم إنها من البنايات التي توارثها المسلمون المتقدمون والمتأخرون من عهد النبي عليه إلى عهدنا بدون إنكار.

#### ٣ - علو المنابر:

كذلك فإن البعض ينكر علو المنابر، وأنه عَلَيْ اتخذ منبراً له ثلاث درجات! فأما اتخاذ النبي عَلَيْ المنبر ثلاث درجات فقد ناسب وقته، ثم اتخذ الصحابة منابر أرفع من ذلك، ولم ينكر عليهم ذلك أحد، وجعلوه من قبيل المباحات التي تستعمل على قدر الحاجة.

ولما كثر المصلون، وحيث لم يكن هناك مكبر، احتيج إلى أن يرتفع الإمام حتى يبلغ صوته البعيد منهم، ولم يجعلوا ذلك من البدع أو المنكرات.

سورة آل عمران، الآية: «٣٩».

#### ٤ - اجتهاد الصحابة:

هناك من يجعل المسائل الخلافية من البدع! وهذا خطأ؛ فإن الصحابة - رضي الله عنهم - اختلفوا في بعض المسائل ولم يُبَدِّع بعضهم بعضاً، فاختلفوا في مسائل كثيرة، وكان اختلافهم سببه الاجتهاد، فكانوا يجتهدون حينما لا يجدون شيئاً من النصوص الدالة على الحكم في المسألة، أما إذا بلغهم نص رجعوا إليه.

فوقع منهم اجتهادات واختلافات، سواء في الفرائض والمواريث مثل: الأخوة هل يرثون مع الجد أم لا؟ كما اختلفوا في الطهارة مما هو ملزم بغسله، وماليس بملزم، واختلفوا في شيء من الأوقات والعبادات، وما أشبه ذلك من خلافات.

ولا شك أن ذلك من باب التوسعة على الأمة، حيث إنه يكون مجالاً للاجتهاد، وأن من سلك سنة بعض الصحابة أُعتبر له سلف وله قدوة، فلا يبدع ولا يضلل، ما دام أن هناك من كان قبله قد قال هذه المقالة، ولو كان هناك قول آخر أقرب إلى الصواب.

فكل منهم مجتهد، والاجتهاد بابه مفتوح، لقول النبي ﷺ: «إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر»(١) فهذه من أنواع اجتهاداتهم.

البخاري (۷۳۵۲). ومسلم (۱۷۱٦).

#### ٥ - اجتهاد الأئمة الأربعة:

كذلك الأئمة الأربعة: الإمام مالك، وأبو حنيفة، والشافعي، وابن حنبل، هؤلاء أيضاً وقع بينهم شيء من الاختلافات فلا يقال إن هذا بدعة وأن هذا مبتدع حيث خالف هذا، لأن هذا خلاف يتعلق بالفروع لا بالعقائد، واختلافاتهم هذه من الاختلافات الفرعية، ويمكن أن يقال: هذا ما أدى إليه اجتهاده.

فإذا صليت وراء إمام يتبع الإمام الشافعي - رحمه الله - يجهر بالبسملة في الصلاة الجهرية فلا تخطئه، لأن له قدوة وهو الإمام الشافعي، وإن كان الصواب مع الذين يسرون بها، ولكن هذا قول من الأقوال.

وإذا صليت مثلاً وراء من يجلس جلسة الاستراحة، فلا تقل: هذه بدعة؛ لأن قد روي فيها حديث، وإن أنكرها كثير من العلماء، ولا تقل: هذا زاد في الصلاة أو نقص منها، أو ما أشبه ذلك، بل قل: هذا مجتهد وله حظ من الاجتهاد، وله دليل تمسك به، وأن هذا الدليل محتمل عند كثير من العلماء الآخرين.

وهكذا في بقية المسائل الاجتهادية التي تحدث في كثير من العبادات إنما هي مجالها واسع في الاجتهاد. فهذه المسائل فرعية خلافية؛ والخلافات فيها لا تؤدي إلى تضليل أحد من الطائفتين، فكل منهم مجتهد ولكل مجتهد نصيب، وإن لم يكن كل مجتهد

#### مصساً.

#### ٦ - استخدام مكبر الصوت في الصلاة:

هناك من أدخل في البدع ماليس منها، وذلك أن البدع في الأصل هي مايتعلق بالعبادات، لا مايتعلق بالعادات، فالعادات بابها واسع وفسيح، وليس للعادات مدخل في هذا، ولكن انخدع الناس فأنكروا ماتجدد من الأشياء، وجعلوها في حكم البدع!.

كان كثير من العامة وبعض المتشددين لا يصلون في المساجد التي بها مكبر، ويقولون إن هذه بدعة، لأنه لم يكن في عهد النبي ﷺ مكبر، فكيف نصلى بهذا الشيء؟!.

وهذا خطأ؛ لأن المكبر من الأجهزة التي سخرها الله ويسرها، وفيه مصلحة عظيمة فإنه يكبر الصوت حتى يرفعه، ويدفعه إلى الأماكن البعيدة.

وقد توهموا أن هذا يتعلق بالعبادات، ولكن ليس ذلك حقيقياً؛ لأن المصلي لا يدخل فيه، وإنما يكبر التكبير العادي، وهذا الجهاز يكبر الصوت ويوصله إلى الأماكن البعيدة.

#### ٧ - استخدام الأجهزة الحديثة:

وكذلك فقد اعتقد الكثير أن استخدام الأجهزة الحديثة يعتبر بدعة! حتى رفع بعض المتقدمين أو المتوسطين إلى العلماء مقالاً شنّع به عليهم فقال: إنكم تبدعون من يفعل أشياء تفعل عند القبور، كرفع القبور وتشييدها. ثم قال: وأنتم أيها العلماء لديكم

البدع!! فلماذا لا تنكرون بدعكم، وذكر بعضها فقال: مثل الحرب بالبارود، وشرب القهوة؛ أليست السنة أن الحرب بالسيف والرمح والسهم ونحو ذلك. . ؟!

وهؤلاء لا يدركون المفهوم الصحيح للبدعة. فنقول: البدع تكون في القربات التي يتقرب بها العباد إلى الله تعالى، فأما العادات فهي موسعة. فإذا قالوا مثلاً: إن بناء المساجد على هذه الهيئة بدعة!! نقول: بنى الناس بيوتهم بعد أن من الله عليهم بواسع كرمه بناءً رفيعاً قوياً، وزخرفوها، وبيوت الله أولى بالعناية حتى تظهر بمظهر لائق مناسب.

ولقد أمر الله بأن ترفع المساجد: ﴿ فِي بُيُوتٍ آذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ ﴾ (١) . فلا يقال إن بناءها على ذلك بدعة ، بل إنه من المباحات ، وأن النهي في الأحاديث التي نهت عن زخرفة المساجد إنما كان ذلك في الزمن الذي لا يكون فيه زخرفة للبيوت ، ونحو ذلك فتكون تلك الزخرفة فاتنة ولافتة للأنظار .

كذلك أيضاً لا يقال في استخدام الآلات والأجهزة الحديثة إنها من البدع كالمكيفات، والمراوح، والسيارات، والطائرات، بل هي من العادات.

#### $\Lambda$ – الملبوسات والمأكولات:

وأيضاً فإن الألبسة من المباحات، فما كان الصحابة يلبسون

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: «٣٦».

العمامة كما نلبسها اليوم، وكذلك ماكانوا يلبسون هذا اللباس العادي، الذي هو القميص والعباءة غالباً، فقد كان لباسهم غالباً يشبه لباس المحرم؛ إزار ورداء، ولكن الأمر فيه سعة، فلا يدخل اللباس في البدع وهو من جملة الأمور المباحة.

وكذلك في المأكولات، فما كانوا - أي الصحابة - يتوسعون في المأكولات من أطعمة وأشربة وما أشبه ذلك، وماكانوا يتوسعون في أكل اللحوم كما نتوسع الآن، وهذا التوسع مذموم شرعاً لما فيه من إسراف وإفساد، ولكنه لا يجعل من البدع، فليس هو من الأصول ولكن من العادات.

فنعرف من ذلك أن العادات أصلها باق على الإباحة، وليس فيها نهي، إلا إذا اقترن فيها مفسدة كإسراف مثلا أو إفساد وحرمان من خير، أو شغل عن طاعة، أو جر إلى ذنب، فإنها في هذه الحالة تكون منهياً عنها.

(البدع والمحدثات في العقائد ص٥٣) (الشيخ ابن جبرين)

## الفهـــارس

- \* فهرس البدع والمحدثات وما لا أصل له.
  - \* فهرس المراجع.
  - \* فهرس الموضوعات



# فهرس البدع والمحدثات وما لا أصل له

| الصفحة      | الموضوع      |
|-------------|--------------|
| <del></del> | ، بھور سعو ع |

|       | حرف الألف                                                                      |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 240   | ١) الاجتماع على الذكر بصوت جماعي بقول: الله الله أو هو هو                      |
| 779   | <ul> <li>٢)الاجتماع عند أهل الميت وقراءة القرآن وتوزيع التمر واللحم</li> </ul> |
| **    | ٣) الاجتماع عند القبر والقراءة                                                 |
| ٤٢٧   | ٤) الاجتماع لقراءة ورد الصباح والمساء                                          |
| 777   | ٥) الاجتماع للعزاء                                                             |
| 277   | <ul> <li>٦) الاجتماع للعزاء وقراءة الفاتحة على الميت</li> </ul>                |
| ان في | ٧) الاجتماع ليلة خمس عشرة من شعبان وليلة سبع عشرة من رمضا                      |
| ٥٨٧   | المساجد وقراءة سورة يس وقراءة المولد                                           |
| ٥٨٨   | ٨) الاحتفال بليلة الإِسراء والمعراج                                            |
| 097   | ٩) الاحتفال بليلة السابع والعشرين من رمضان                                     |
| 090   | ١٠) الاحتفال بليلة النصف من شعبان٠١) الاحتفال بليلة النصف                      |
| 777   | ١١) الاحتفال بمن مات من الأنبياء والصالحين واحياء ذكراهم بالموالد              |
| 719   | ١٢) الاحتفال بالمولد النبوي                                                    |
| 570   | ١٣) الاحتفال لتسمية المولود                                                    |
| 200   | ١٤) أخذ حفنة من تراب القبر وحثوها على الكفن بعد قراءة القرآن عليه .            |
| १०९   | ١٥) اخراج زكاة الفطر نقوداً                                                    |
| ٤٦١.  | ١٦) إخراج الزكاة في شهر رجب تعبداً                                             |
| 777   | ١٧) ادخال المبت من باب الرحمة في المدينة دون الأيواب الأخرى                    |

| 777           | ) الأذان في أذن الميت                                              | (\\ |
|---------------|--------------------------------------------------------------------|-----|
| ۲۷۷،          | ) الأذان والإِقامة في قبر الميت                                    | (19 |
| ۱۸۷           | ) الأذان والإقامة لصلاة الاستسقاء                                  | (۲. |
| ۱۸۸           | ) الأذان والإِقامة لصلاة العيدين                                   | (۲) |
| 271           | ) الأذكار أو الصلاة على النبي عليه السلام جماعة عقب الصلاة         | (۲۲ |
| 711           | ) أسابيع المساجد والشجرة وعيرها                                    |     |
| 049           | ) استئجار قاريء ليقرأ القرآن على روح الميت                         | ٤٢) |
| ۲ <b>۷</b> ۹. | ) استئجار من يقرأ القرآن على نية الميت تنفيداً لوصيته              | (۲0 |
| 149.          | ) استخدام الطبول قبل الآذان لإعلام الناس بقرب دخول وقت الصلاة      |     |
| 789.          | ) استخلاف أبناء الأولياء من بعدهم للتبرك بهم                       |     |
| ٤٨٧           | ) الاستغفار جماعة بعد الصلوات                                      |     |
| 444           | ) استلام الركن العراقي والركن الشامي                               | (۲۹ |
| ة ويوم        | ) اظهار الفرح بليلة السابع والعشرين من رجب وليلة النصف من شعبان    | ۲۰) |
| 7.0           | وراء                                                               |     |
| لجمعة         | ) اعتزال المحادة وعدم خروجها إلى الأماكن المكشوفة واغتسالها يوم اا | ۲۱) |
| ۲۸۰           | •                                                                  | فقط |
| ٤٨٧           | ) اعتياد سجود الشكر عقب الوتر أو عقب الضحيٰ                        | (٣٢ |
| ٤٨٨           | ) الإعلان عن صلاة التراويح بقول: «صلاة القيام أثابكم الله»         | (٣٣ |
| 777           | ) افتتاح المساجد بالاحتفال والاجتماع لذلك والأشادة به              | (۳٤ |
| 049           | ا افتتاح الندوات والمحاضرات بآيات من القرآن دائماً                 | (٣٥ |
| 111           | ) اقامة الحفلات للميت                                              |     |
| لاة أو        | ا الاقامة على القبر والاقامة عنده للأكل والشرب أو للتهاليل أو للصا | (٣٧ |
| 777           | ة القرآن                                                           |     |
| 777           | ا اقامة المآتم                                                     | (۳۸ |
| 711           | ا اقمة مراسم العزاء                                                |     |

| 444      | اقامة الولائم للميت                                           | ( { • |
|----------|---------------------------------------------------------------|-------|
| عليه     | التزام بعضُ الحجاج زيارة جبل عرفة قبل الحج أو بعده والصلا     | (٤1   |
| 449      | مسعح به                                                       |       |
| 277      | ) الإنشاد الإسلامي                                            |       |
| 279      | ) إنشاد الشعر بعد الجمعة                                      | (٤٣   |
| 79.      | ) أهداء الأضحية للمتوفى                                       |       |
| 797      | ) اهداء ثواب الصلاة للميت                                     |       |
| 794      | ) اهداء الثواب للرسول ﷺ                                       |       |
| ٤٨٩      | ) اهداء الصلاة للأحياء أو الأموات                             |       |
| ٠٤٠      | ) اهداء قراءة القرآن الكريم للوالدين أو غيرهما                | ( 5 A |
|          |                                                               | •     |
|          | حرف الباء                                                     |       |
| ١٩٠      | رب بدء الأذان بقوله تعالى: «إن الله وملائكته يصلون على النبي» | (     |
| ١٩٠      | ) بدء الرود المتعود قبل الأذان                                |       |
| 798      | ) البناء على القبور                                           | (0)   |
|          | ) البناء على القبور                                           | (01   |
|          | حرف التاء                                                     |       |
| ٤٩٠      | ) التأمين في صلاة الظهر خلف الإِمام                           | (04   |
| 701      | ) التبرك بآثار مكة والكعبة                                    |       |
| ٣٨٠      |                                                               |       |
| ۳۸۱      | ) التبرك بجبل عرفة وتقديسه                                    |       |
| ٣٨٢      | ) التبرك والتمسح بالحجرة النبوية                              |       |
| ٤٩٠      | ، اعبرك والنسلخ بالحابرة العبري عليها مساجد                   |       |
| <b>T</b> | ك تبع ادار الربياء ليصلى فيها الوالدين وغيرهما                |       |
| 790      |                                                               |       |
| , , ,    | ) تجزئة القرآن وقراءته للميت                                  | (07   |

| ٦٠) تحديد باب معين للدخول منه للمسجد الحرام في الحج أو العمرة واعتقاد    |
|--------------------------------------------------------------------------|
| أن الدخول من غيره فيه إثم أو خلاف المشروع                                |
| ٦١) التحلق ثم التهليل والاستغفار والصلاة على النبي عليه السلام ٤٣٠       |
| ٦٢) التحلق والتسبيح بالحجارة جماعة                                       |
| ٦٣) التحية بقول: «سلام تام بوجود مولانا الإِمام» ٧٧٤                     |
| ٦٤) تحية العلم                                                           |
| ٦٥) تخصيص أيام من رجب بالصوم٠٠٠٠ تخصيص أيام من رجب بالصوم                |
| ٦٦) تخصيص أيام يدعى فيها للميت والصلاة على النبي ﷺ عند وضع الميت         |
| في القبر ٢٩٦                                                             |
| ٦٧) تخصيص ذبح الذبائح في سبع وعشرين من رجب وست من صفر وخمس               |
| عشرة من شوال وعشر من شهر محرم                                            |
| ٦٨) تخصيص شهر رجب ببعض من العبادات كصلاة الرغائب واحياء ليلة السابع      |
| والعشرين منه                                                             |
| ٦٩) تخصيص الصدقة بليلة النصف من شعبان٠٠٠ تخصيص الصدقة بليلة النصف        |
| ٧٠) تخصيص العيدين والجمعة لزيارة المقابر                                 |
| ٧١) تخصيص قراءة سورة الفاتحة بالليل بعد الوتر مرات                       |
| ٧٢) تخصيص كل شوط بدعاء معين في السعي                                     |
| ٧٣) تخصيص كل شوط بدعاء معين في الطواف                                    |
| ٧٤) تخصيص لباس معين للتعزية                                              |
| ٧٥) تخصيص ليلة سبع وعشرين من رمضان بعمرة ٣٨٦                             |
| ٧٦) تخصيص مايسمى ليلة المعراج وليلة القدر بطبخ الطعام وارساله إلى الإمام |
| ليدعو عليه                                                               |
| ٧٧) تخصيص الميت بالأضحية                                                 |
| ٧٨) تخصيص وقت معين لقبول العزاء كاجتماع أهل الميت ثلاثة أيام ٣٠٠         |
| ٧٥) تخصيص يوم الخامس عشر من شعبان بصيام أو قراءة قرآن أو صلاة ٦١٢        |

| ٤٨٣   | /) تخصيص يوم للصدقة                                                      | ٠, |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|----|
| ۸۲۶   | /) تخصيص يوم مولد النبي عليه السلام بالوعظ والإرشاد                      |    |
| 898   | <ul> <li>التذكير قبل صلاة الفجر</li></ul>                                |    |
| ٤٩٣   | <ul><li>١) ترديد الأذكار بعد الصلاة جماعة</li></ul>                      |    |
| ٤٣٣   | <ul> <li>المجلالة مع التمايل يميناً ويساراً</li></ul>                    |    |
| ٣.,   | <ul> <li>٨) ترك المحادة الأعمال والأشغال المعتادة زمن الإحداد</li></ul>  |    |
| 745   | › ر<br>٨) تزيين المساجد وزخرفتها في المناسبات والأعياد                   |    |
| ٤٣٤   | › ريين ٠٠٠                                                               |    |
| ۲٠١   | <ul> <li>٨) تسجيل أسماء المعزين ودفع أموال لأهل الميت</li></ul>          |    |
| ٥٤٣   | ۸) تسمیة سور بأنها منجیات۸                                               |    |
| ۳۰۲.  | <ul> <li>٩) تشييع الجنازة مع التهليل والأذان بعد وضعه في اللحد</li></ul> |    |
| 0 8 0 | <ul> <li>عليق التمائم</li></ul>                                          |    |
| ٥٤٥   | · عليق اللوحات المكتوب عليها آيات من القرآن في المنازل وغيرها .          |    |
| १९०   | <ul> <li>٩) تعمد الجماعة الثانية في المسجد</li></ul>                     |    |
| ٣٠٣   | <ul> <li>ب عدم الميت بغطاء مكتوب عليه آيات من القرآن الكريم</li></ul>    |    |
| ٣٨٨   | <ul> <li>٩) تغيير الحجاج اسماءهم بمكة أو المدينة</li> </ul>              |    |
| १९२   | <ul> <li>٩) تغيير المكان لأداء السنة</li></ul>                           |    |
| ۲۰٤   | ٩) التفرقة في علامة القبر بين الرجل والمرأة                              |    |
| 191.  | ٠                                                                        |    |
| ۲۰٤   | <ul> <li>٩) تقبيل أقارب الميت عند التعزية</li></ul>                      |    |
| ٣٨٨   | ۱۰) تقبيل الركن اليماني                                                  |    |
| 0 { 9 | ١٠) تقبيل القرآن                                                         |    |
| ٤٧٧   | ١٠) تقبيل اليد أو وضعها على الصدر بعد السلام                             |    |
| ۳۰٥.  | ٠١) تقسيم الصدقات في المقبرة                                             |    |
| 00•   | ١٠) تقلد المصاحف كحلي أو غيرها                                           |    |
|       |                                                                          |    |

| ١٠٥) التكبير أو الاشارة عند محاذاة الركن اليماني                              |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠٦) تكرار العمرة في رمضان وغيره                                              |
| ١٠٧) تكرار قراءة الفاتحة في الصلوات ٤٩٧                                       |
| ١٠٨) تكرار لفظ «يالطيف» عقب أسماء الله الحسني                                 |
| ١٠٩) التلبية الجماعية                                                         |
| ١١٠) التلفظ بالنية في الحج والعمرة١٠) التلفظ بالنية في الحج                   |
| ١١١) التلفظ بالنية في الصلاة                                                  |
| ١١٢) التلفظ بالنية في الوضوء١١) التلفظ بالنية في                              |
| ١١٣) تلقين الميت                                                              |
| ١١٤) التمسح بالأبواب والجدران والشبابيك في المسجد الحرام والمسجد              |
| النبوي                                                                        |
| ١١٥) التمسح بجدران الكعبة وكسوتها والمقام والحجر ٣٩٦،٢٥٢                      |
| ١١٦) التمسح والتبرك بجدران المساجد ومحاربيها ٢٥٧                              |
| ١١٧) التمسك بأستار الكعبة                                                     |
| ١١٨) تنوير المساجد وتزيينها في الأعياد                                        |
| ١١٩) التنويه بالصلاة بعد الأذان١٩١                                            |
| ١٢٠) التهليل بدلاً من سجود التلاوة٠٠٠ .٠٠٠                                    |
| ١٢١) توزيع الأطعمة والفواكه عند القبور١٠١٠) توزيع الأطعمة والفواكه عند القبور |
| ١٢٢) توزيع سور خاصة من القرآن على عدة أشخاص ثم الدعاء بعد القراءة             |
| بسعة الرزق ونحوها                                                             |
| ١٢٣) التوسل بحق أو جاه أحد الخلائق                                            |
| ١٢٤) التوسل بذات النبي ﷺ                                                      |
|                                                                               |
| حرف الجيم                                                                     |
| ١٢٥) الجلوس عند قبر الميت حتى تسليمه ليلة الجمعة ٣٠٧                          |

|         | البدع والمحدثات وما لا أصل له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (<br>γγ | (۷۵۲) الجلوس للتعزية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 4.1.1   | للأمواتللأموات المستمالين المستم المستمالين المستمالين المستمالين المستمالين المستمالين المستمالين المستمالين المستمالين المس |
|         | حرف الحاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 414     | ١٢٩) حفظ الثوب والشعر ودفنهما في القبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 007     | ١٣٠) الحلف على المصحف لتأكيد اليمين ٢٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 277     | ١٣١) حمد الله بعد التجشؤ والتعوذ بعد التثاؤب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 414     | ١٣٢) حمل زوجة المتوفي والطواف بها على القبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|         | حرف الخاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥٥٣     | ١٣٣) ختم المجلس بسورة العصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 317     | ١٣٤) الختمة التي تعمل للميت في اليوم الثامن أو اليوم الأربعين من وفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 419     | ١٣٥) الخروج١٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|         | حرف الدال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 770     | ١٣٦) الدعاء أثناء الوضوء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 277     | ١٣٧) الدعاء بجاه أو حق النبي عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٣٩     | ١٣٨) الدعاء بعد سجود التلاوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 718     | ١٣٩) الدعاء بعد صلاة الجنازة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤٩٨     | ١٤٠) الدعاء جماعة بعد الصلاة مع رفع الأيدي والتأمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 717     | ١٤١) الدعاء جماعة عند القبر والتأمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| £ 9.A   | ١٤٢) الدعاء الجماعي بعد الصلاة بصوت واحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|         | ١٤٣) الدعاء الجماعي عقب الصلوات أو قراءة القرآن أو عقب كل درس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٣٩     | ١١٠٠) اللغاف الطبقاعي عقب الطبيوات أو فراءة القرآن أو عقب قل درس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

|         | _                                                                |      |
|---------|------------------------------------------------------------------|------|
| 247     | الدعاء الجماعي في الطواف                                         | (122 |
| ٥٥٤     | دعاء ختم القرآن في الصلاة                                        | (120 |
| 411     | الدعاء للميت برفع الصوت عند الدفن                                | (127 |
| 133     | الدعاء للميت بصفة جماعية أو برفع الأيدي                          | (127 |
| 899     | الدعاء مع رفع الأيدي بعد صلاة الفريضة                            | (۱٤۸ |
| 499     | دعاء المقام                                                      | (189 |
| £ £ Y . | الدعاء والتأمين بعد أكل طعام العيد                               | (10. |
| ٦٠٥.    | الدعوة إلى إقامة الاحتفالات الإسلامية التي لم يحتفل بها النبي ﷺ. |      |
| ۳۱۸     | دعوة المشيعين إلى الطعام لبيت الميت أو أحد أقربائه               | (107 |
| ٣٢.     | دفن الميت بجانب طفل تفاؤلاً به                                   | (104 |
| 471     | دفن الميت في تابوت                                               | (108 |
|         |                                                                  |      |
|         | حرف الذال                                                        |      |
| 777     | ذبح الأبقار أو الأغنام عند انتهاء بناء المسجد                    | (100 |
| ٥       | ذبح الأبقار لغرض الاستسقاء                                       | (107 |
| 727     | ذبح الذبائح أثناء مراحل البناء للحماية من الجن                   | (107 |
| 441     | الذَّبح للميت عند الموت أو في يوم معين                           | (101 |
| عندها   | الذبح لله عند القبور تبركاً بأهلها والدعاء عندها وإطالة المكث    | (109 |
| ۲۲۲     | بركة أهلها والتوسل بجاه الأموات                                  | رجاء |
| 197     | ذكر الصلاة والسلام على الرسول ﷺ قبل الأذان                       | (17. |
| 252     | ذكر الله بصفة جماعية                                             | (171 |
| १११     | ذكر الله بعد العصر كل يوم خميس                                   | 177) |
| ११७     | ذكر الله جماعة في الخطبة                                         | (175 |
| ٤٤٨     | ذكر الله مع التمايل يميناً وشمالاً                               |      |
| ٣٢٣     | الذكري الأربونية                                                 |      |

|       |           |                             | البدع والمحدثات وما لا اصل له       |
|-------|-----------|-----------------------------|-------------------------------------|
| 377   | (709)<br> | لث بعد موته                 | ١٦٦) الذكرى للميت في اليوم الثا     |
|       |           |                             | ' <del>-</del>                      |
|       |           | حرف الراء                   |                                     |
| 499   |           |                             | ١٦٧) رجوع القهقري بعد الطواف        |
| 377   |           | يبرد على الميت              | ١٦٨) رش القبر بالماء اعتقاداً أنه إ |
| 0.1   |           | أمومينأمومين                | ١٦٩) رفع الصوت بالتكبير من الم      |
| 470   |           |                             | ١٧٠) رفع الصوت بالتهليل الجماء      |
| ٥٠١   |           |                             | ١٧١) رفع المأموم صوته بالتكبير ف    |
| ٥٠٢   |           | •                           | ١٧٢) رفع اليدين عند قول الإمام:     |
|       |           | حرف الزاي                   |                                     |
| 197   |           | •                           | ١٧٣) الزيادة على الأذان قبل البدء   |
| 198   |           |                             | ١٧٤) الزيادة في ألفاظ الأذان        |
| ٥٠٢   |           |                             | ١٧٥) زيادة لفظ: «سيدنا» في التش     |
| 477   |           |                             | ١٧٦) زيارة القبور للدعاء والصلاة    |
| ٤٠٠   |           |                             | ۱۷۷) زيارة المساجد السبعة أو مس     |
|       |           | ,                           |                                     |
|       |           | حرف السين                   |                                     |
| ٤٤٩   |           |                             | ١٧٨) السجود بعد ذكر أسماء الله      |
| ٣٢٨   |           | الله تعال                   | ۱۷۹) السجود على تربة قبور الأول     |
| ٤٠١   | • • •     |                             | ۱۸۰) السعي في غير نسك «في غير       |
| 0 • £ | • • •     |                             | ١٨١) السكتة بعد الفاتحة في الصلا    |
|       | • • •     |                             |                                     |
| 444   |           | أيام أو أسابيع لإيناس الميت | ١٨٢) السكن إلى جانب القبر عدة       |

| 441   | ١٨٤) شق الجيوب ولطم الخدود والنياحة وحثو التراب على الرؤوس                  |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 444   | ١٨٥) الشهادة على الميت بعد دفنه                                             |
|       |                                                                             |
|       | حرف الصاد                                                                   |
| 377   | ١٨٦) الصدقة عن الميت في أيام محددة١٠١) الصدقة عن الميت                      |
| 8.4   | ١٨٧) الصعود إلى غار جبل النور١٨٠)                                           |
| 240   | ١٨٨) الصلاة على الأموات كل خميس أو كل جمعة                                  |
| 0 • 0 | ١٨٩) الصلاة على النبي علي بصيغة الفاتح١٠٠٠                                  |
| 191   | ١٩٠) الصلاة على النبي ﷺ بعد الأذان بصوت مرتفع                               |
| 199   | ١٩١) الصلاة على النبي ﷺ قبل الأذان وبعده جهراً                              |
| 0 • 9 | ١٩٢) الصلاة على النبيُّ عليه السلام في آخر الخطبة وأمر الناس بذلك           |
| 889   | ١٩٣) الصلاة على النبي عليه السلام والدعاء جماعة بعد الصلاة                  |
| 220   | ١٩٤) الصلاة عند القبور                                                      |
| 01.   | ١٩٥) صلاة الفائدة١٠٥٠ صلاة الفائدة                                          |
| 011   | ١٩٦) صلاة القضاء العمري                                                     |
| 017   | ١٩٧) الصلوات الخمس بعد صلاة آخر جمعة من رمضان                               |
| ٢٣٦   | ١٩٨) صنع أهل الميت الطعام وجمع الجيران عليه                                 |
| 340   | ۱۹۹) صوم أول يوم من رجب                                                     |
| ٤٣٥   | ۲۰۰) صیام رمضان ثلاثون یوماً باستمرار ۲۰۰۰ صیام رمضان ثلاثون یوماً باستمرار |
| ٤٣٥   | ۲۰۱) صیام شهر رجب وشعبان واتباعهما بشهر رمضان ۲۰۰۰،۰۰۰                      |
|       |                                                                             |
|       | حرف الضاد                                                                   |
| ۲۳۷   | ٢٠٢) ضحية الجفرة                                                            |
| ٥١٣   | ٢٠٣) ضرب الخطيب بالعصا ثلاث ضربات بعد الصعود على المنبر                     |

| حرف الطاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٠٤) طلب تحليل الميت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٢٠٥) طلب توحيد الله تعالى وذكره أثناء حمل الجنازة ٣٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٢٠٦) الطواف بالقبر قربة إلى الله تعالى ٢٠٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٢٠٧) الطواف بقبر النبي عليه السلام والتمسح بالمحراب والمنبر وجدران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المسجد النبوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٢٠٨) الطواف حول المسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| حرف العين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 3 0 3 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٢١٠) عدم وداع الزوجة عند السفر وعدم مواجهتها عند القدوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٢١١) عشاء الميت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٢١٢) عشاء الوالدين الذي يقام سنوياً في شهر رمضان ٣٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٢١٣) عصيدة بنت النبي أن النبي أن النبي ال |
| ٢١٤) عقد خطبتين في عرفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٢١٥) عقد المسابقات القرآنية والمحاضرات وذبح الذبائح بمناسبة مولد النبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٢١٦) عيد الأم والأسرة٢١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٢١٧) عيد الميلاد وإطفاء الشمعة٢١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حرف الغين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٢١٨) غسل حصى الجمار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| حرف الفاء                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------|
| ٢١٩) فتح القبر بعد الأربعين ورمي حبوب الذرة فيه ٣٤٢                       |
| ٢٢٠) الفصل بين السورتين بالتكبير                                          |
| حرف القاف                                                                 |
| ٢٢١) قراءة آية الكرسي والمعوذات بصوت مرتفع عقب الصلوات ٥٥٦                |
| ٢٢٢) قراءة آية الكرسي والمعوذات ثم خط خطأ على المكان أو البيت ٥٥٨         |
| ٢٢٣) قراءة أسماء الله الحسني بعد الصلوات١٠٠٠ مراءة                        |
| ٢٢٤) قراءة أول سورة الكهف في صلاة الفجر يوم الجمعة ٥٥٥                    |
| ٢٢٥) قراءة التهليل أو التسبيح أو الأدعية أو القرآن على حصى ووضعها على قبر |
| الميت                                                                     |
| ٢٢٦) قراءة سورة الفاتحة وسورة الإخلاص في مكان وسكن المتوفى بعد ثلاثة      |
| أيامأيامأ                                                                 |
| ٣٤٥ على القبر ٢٢٧) قراءة سورة يس على القبر                                |
| ٢٢٨) قراءة سورة يس عند القبر وغرس الأشجار عليه ٣٤٥                        |
| ٢٢٩) قراءة الطلاب أو الطالبات سورة الفاتحة عادة في طابور الصباح في        |
| المدارس                                                                   |
| ٢٣٠) القراءة عند القبور القبور ٢٣٠)                                       |
| ٢٣١) قراءة الفاتحة أو شيء من القرآن للميت عند قبره                        |
| ٢٣٢) قراءة الفاتحة بعد الدعاء ٢٣٢)                                        |
| ٢٣٣) قراءة الفاتحة بين خطبتي الجمعة ٥١٥                                   |
| ٢٣٤) قراءة الفاتحة على الموتى ٢٣٤                                         |
| ٢٣٥) قراءة الفاتحة عند عقد الزواج                                         |
| ٢٣٦) قراءة الفاتحة للأموات ٢٣٦                                            |
| ٢٣٧) قراءة الفاتحة والصلوات الابراهيمية جماعة ٤٥٢                         |
| ٧٣٨) القراءة في الصلاة بقراء المات مختلفة                                 |

| 170 | ٢٣٩) قراءة القرآن جماعة بصوت واحد ٢٣٠٠                        |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| ۳۲٥ | ٢٤٠) قراءة القرآن جماعة عند المصائب                           |
| ०७१ | ٣٤١) قراءة القرآن على الأموات ٣٤٩).                           |
| 401 | ٣٤٢) قراءة القرآن على القبر بعد الدفن                         |
| ۲۲٥ | ٣٤٣) قراءة القرآن على القبور                                  |
| 401 | ٣٤٤) قراءة القرآن على القبور ودعاء الإِنسان لنفسه عند القبر   |
| ٥٦٧ | ٣٤٥) قراءة القرآن عند دفن الميت                               |
| 408 | ٣٤٦) قراءة القرآن في بيت العزاء وعند تشييع الجنازة            |
| ۸۲٥ | ٣٤٧) قراءة القرآن في خزانات المياه                            |
| 707 | ٣٤٨) قراءة القرآن فيّ العزاء وفي الأربعين وإهدائه للميت       |
| 079 | ٣٤٩) قراءة القرآن في المقابر                                  |
| ٥١٧ | ٣٥٠) قراءة القرآن في مكبرات الصوت قبل صلاة الجمعة             |
| 401 | ٣٥١) قراءة القرآن للموتي                                      |
| ٤٥٤ | ٣٥٣) قراءة القرآن وبعض الأدعية قبل أذان صلاة الفجر            |
| 407 | ٣٥٣) قراءة القصائد أثناء حمل الجنازة                          |
|     | ٣٥٤) قراءة قوله تعالى: ﴿إنه على رجعه لقادر﴾ مئتا مرة لاسترجاع |
| ०२९ | المفقود                                                       |
| ٥٠٤ | ٣٥٥) قراءة المنسك                                             |
| ٥٧٧ | ٣٥٦) القرقيعان                                                |
| ٥٨١ | ٣٥٧) قص الشريط                                                |
| ٥١٨ | ٢٥٨) القنوت في صلاة الصبح دائماً                              |
| ۲., | ٣٥٩) قول: «اللهم أحسن وقوفنا بين يديك» بعد إقامة الصلاة       |
| 019 | ٣٦٠) قول الإِمام: «صلوا صلاة مودع» عند تسوية الصف             |
| 019 | ٣٦١) قول: «إن الله مع الصابرين» عند دخول المسجد والإمام راكع  |
| 07. | ٣٦٢) قول: «تقبل الله» و «حرماً» بعد الصلاة                    |

| ٣٦٢) قول: «صدق الله العظيم» بعد قراءة القرآن                           |
|------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦٤) قول: «لا إله إلا الله» عنْد حمل الأموات إلى المقبور               |
| ٣٦٥) قول المأموم: «استعنت بالله» بعد قول الإمام: «وإياك نستعين» ٢١٥    |
| ٣٦٠) قول المؤذن: «الصلاة والسلام عليك يًا أول الخلق وخاتم رسله» بعد    |
| لأذان                                                                  |
| ٣٦١) قول المؤذن: «وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولداً» قبل الأذان ٢٠٢     |
| ٣٦٪) القيام لصلاة ركعتين بعد الخطبة الأولى يوم الجمعة ٥٢١              |
| ٣٦٥) قيام ليلة النصف من شعبان وصيام يومها                              |
| حرف الكاف                                                              |
| ٣٧٠) كتابة سور أو آيات من القرآنُ في لوح أو طين أو قرطاس وغسله بماء أو |
| وعفران وشرب الغسالة رجاء البركة أو استفادة علم أو كسب مال أو صحة       |
| رعافية                                                                 |
| ٧٧١)كثرة التردد على قبر الرسول ﷺ والسلام عليه والجلوس والدعاء          |
| عنده                                                                   |
| حرف اللام                                                              |
| ٣٧٢) لبس الدبلة                                                        |
| ٣٧٣) لزوم الحجاج بيوتهم أسبوعاً بعد الحج ٤٠٦                           |
| ٣٧٤) لطخ الجباه بدم الأضحية ٢٠٧                                        |
| حرف الميم                                                              |
| ٣٧٥) مسح الرقبة أثناء الوضوء                                           |
| ٣٧٦) المسيرات في موسم الحج باسم البراءة ٤٠٧                            |
| ٣٧٧) المصافحة بعد الصلاة بصفة دائمة٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠    |
| ٣٧٨) مصافحة الداخل على الجالسين ٤٧٨                                    |
| ٣٧٩) منصة العروسين ٢٧١                                                 |

| ) الموعظة في العزاء أو عند الدفن الموعظة في العزاء أو عند الدفن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (٣٨• |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| حرف النون.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| ) نافلة يوم الأربعاء آخر شهر صفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (۳۸۱ |
| ) النداء الصلاة العيدين أو الاستسقاء بقول: «الصلاة جامعة» ٥٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| ) النشيد قبل الأذان لصلاة الجمعة وقراءة الصمدية وسنة الجمعة القبلية ٥٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (474 |
| ) النطق بالنية عند إرادة السعى) النطق بالنية عند إرادة السعى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۳۸٤  |
| ) النطق بالنية عند إرادة الطواف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| ) نقل الميت بعد التكفين على ثلاث مراحل مع الجهر بالشهادتين ٣٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۲۸۳) |
| ) النوم على الأرض وترك الأقارب والجيران التطيب أربعين يوماً من أجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| أحلهم أحلهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| حرف المواو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| ﴾ الوصية بإقامة الولائم بعد الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲۸۸  |
| ﴾ وضع الأشجار الرطبة وغيرها على القبر ٢٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۳۸۹  |
| ﴾ وضع أهل الحاج سرير وغسله وقرشه وتعطيره ومنع الناس من الجلوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 79.  |
| حتى يرجع الحاج ويجلس عليه ١٣٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عليه |
| ) وضع الأيدي على الصدقة والدعاء جماعة للمتصدق ٤٨٣.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 791  |
| ) وضع باقة من الزهور على القبر ٣٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 441  |
| ) وضع الحروز والتماثم للحيوانات ١٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| ) وضع الحناء مع الميت في القبر في التعامية في التعام | 498  |
| ) وضع رأس الميت عن يمين الإمام دائماً ٣٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 490  |
| ) وضع الطين مع الميت في قبره تحت خده الأيمن وفخذه وكعبه ٣٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣٩٦  |
| ) وضع العروس قدمها في دم خروف مذبوح ٤٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| ) وضع فراش والجلوس عليه والرقص والتصفيق إذا مات الميت ٣٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| ) وضع كتاب مع الميت في القبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |

787

200

010

| 079       | المسواك بين الأصابع في الصلاة                 | ٤) وضع   | • • |
|-----------|-----------------------------------------------|----------|-----|
| 419       | المصاحف في المقابر                            |          |     |
| 419       | المصحف على بطن الميت                          |          |     |
| ٥٧٤       | المصحف عند الرأس للاطمئنان أثناء النوم        | ٤) وضع   | ٠٣  |
| ٣٧٠       | المصحف عند رأس المحتضر                        | ٤) وضع   | ٤٠  |
| 409       | المصحف في السيارة دفعًا للعين أو توقياً للخطر | _        |     |
| 709       | المصحف في السيارة وغيرها بقصد التبرك          |          |     |
| 970       | اليد فوق الرأس بعد السلام من الصلاة           | ٤) وضع   | ٠٧  |
| ۲۰۸.      | وء لذبح الأضحية                               |          |     |
| ٣٧٠       | لـ «الخطبة» عند القبور                        | ٤) الوعف | ٠٩  |
| <b>47</b> | ف بجانب الإمام في الصلاة على الميت            |          |     |

٤١٢) الوقوف مع الصمت تحية للشهداء أو الوجهاء أو نحوهم . . . . .

٤١١) الوقوف تعظيماً لأي سلام أو علم . . .

٤١٣) الوليمة أو الاحتفال بمناسبة ختم القرآن

### فهرس المراجع

(1)

الإبداع في كمال الشرع وخطر الإبتداع. لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين

(*س*)

البدع والمحدثات في العقائد والأعمال. لفضيلة الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن الجبرين.

(ت)

- ٣) الترغيب والترهيب. للحافظ زكي الدين عبدالعظيم بن عبدالقوي المنذري.
   (د)
- ٤) دروس وفتاوي في الحرم المكي. لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين.
- ه) دليل الأخطاء التي يقع فيها الحاج والمعتمر. لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين.

(ز)

- ٦) زاد المعاد. لشمس الدين محمد بن أبي بكر الزرعي «ابن قيم الجوزية».(س)
  - ٧) سبعون سؤالاً في أحكام الجنائز. للشيخ محمد بن صالح العثيمين.
  - ٨) سلسلة الأحاديث الضعيفة. لفضيلة الشيخ محمد ناصر الدين الألباني.
    - ٩) سنن ابن ماجة. للحافظ محمد بن يزيد القزويني.
    - ١٠) سنن أبي داود. للحافظ سليمان بن الأشعث السجستاني.
    - ١١) سنن الترمذي. للحافظ محمد بن عيسى بن سورة الترمذي.
      - ١٢) سنن الدارقطني. للحافظ علي بن عمر الدارقطني.
      - ١٣) السنن الكبرى. للإمام أحمد بن الحسين بن على البيهقي.

- النسائي. للحافظ أحمد بن شعيب النسائي. (١٤) سنن النسائي. (ش)
- 10) شعب الإيمان. للإمام أحمد بن الحسين بن علي البيهقي. (ص)
  - ١٦) صحيح البخاري. للإمام محمد بن إسماعيل البخاري.
- ١٧) صحيح الجامع الصغير. للشيخ محمد ناصر الدين الألباني.
  - ١٨) صحيح سنن ابن ماجة. للشيخ الألباني.
  - ١٩) صحيح سنن أبي داود. للشيخ الألباني.
  - ٢٠) صحيح سنن الترمذي. للشيخ الألباني.
  - ٢١) صحيح سنن النسائي. للشيخ الألباني.
- ٢٢) صحيح مسلم. للإمام مسلم بن حجاج القشيري النيسابوري.
   (ض)
  - ٢٣) ضعيف الجامع الصغير. للشيخ الألباني.
  - ٢٤) ضعيف سنن ابن ماجة. للشيخ الألباني.
  - ٢٥) ضعيف سنن أبي داود. للشيخ الألباني.
    - ٢٦) ضعيف سنن الترمذي للشيخ الألباني.
       (٢٦)
- ٧٧) ظاهرة التبديع والتفسيق والتكفير وضوابطها. لفضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان.

(ع)

- ٢٨) عمل اليوم والليلة. للحافظ أحمد بن شعيب النسائي.
   (ف)
- ٢٩) فتاوى إسلامية. جمع الشيخ محمد بن عبدالعزيز المسند.
  - ٣٠) فتاوي إسلامية لمجموعة من العلماء.
  - ٣١) فتاوي التعزية. للشيخ محمد بن صالح العثيمين.

- ٣٢) فتاوى الشيخ محمد الصالح العثيمين.
- ٣٣) الفتاوى. فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان.
  - ٣٤) فتاوي اللجنة الدائمة.
- ٣٥) فتاوي منار الإسلام. للشيخ محمد بن صالح العثيمين.
- ٣٦) فتاوى نور على الدرب لسماحة الشيخ المفتي عبدالعزيز بن باز.
  - ٣٧) فتح الباري. للإمام أحمد بن علي بن حجر العسقلاني.
    - ٣٨) فقه العبادات. للشيخ محمد بن صالح العثيمين.

#### (신)

- ٣٩) كتاب الدعوة الفتاوى. لسماحة المفتي الشيخ عبدالعزيز بن باز.
- ٤٠) كتاب سؤال وجواب من برنامج نور على الدرب. لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين.

#### (J)

- ٤١) لقاء الباب المفتوح. لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين.
  - ٤٢) اللقاء الشهري. لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين.

### (م)

- ٤٣) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد. للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي.
  - ٤٤) مجموع فتاوي سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز.
  - ٤٥) مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين.
- ٤٦) مجموع فتاوى ومقالات متنوعة. لسماحة المفتى الشيخ عبدالعزيز بن باز.
  - ٤٧) محاضرات في العقيدة والدعوة. لفضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان.
- ٤٨) المستدرك على الصحيحين. للإمام الحافظ أبي عبدالله الحاكم النيسابوري.
  - ٤٩) مسند أبي يعلى. للإمام أحمد بن علي بن المثنى التميمي.
    - ٥٠) المسند. تحقيق الشيخ أحمد شاكر.
    - ٥١) مسند الإمام أحمد. للإمام أحمد بن حنبل الشيباني.
- ٥٢) مشكاة المصابيح. للشيخ محمد بن عبدالله الخطيب التبريزي تحقيق الشيخ

## الألباني.

- ٥٣) المصنف. عبد الرزاق بن همام الصنعاني.
- ٥٤) المصنف في الأحاديث والآثار. للحافظ أبي بكر بن أبي شيبة.
  - ٥٥) المنتقى من فتاوى الشيخ صالح بن فوزان الفوزان.
- ٥٦) موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان. للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي.
  - ٥٧) الموضوعات. للإِمام أبي فرج عبدالرحمن بن علي «ابن الجوزي». (ن)
    - ٥٨) نور على الدرب فتاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان.
      - ٥٩) مجلة البحوث الإسلامية.
        - ٦٠) مجلة الدعوة.

## فهرس المؤضوعات

| الصفحة       | الموضوع                                                                      |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٥            | المقدمة                                                                      |
| ٩            | وجوب لزوم السنة والحذر من البدعة                                             |
| ۲٥           | الإِبداع في كمال الشرع وخطر الابتداع                                         |
| ٤٥           | خطورة البدعة                                                                 |
| ٥٥           | ظاهرة التبديع                                                                |
| ٠٠٠٠٠٠       | شرح حديث: «من أحدث في أمرنا» «من                                             |
| ٧٥           | شرح حديث: «من سن في الإِسلام»                                                |
| ۸۱           | علامة أهل البدع وذكر بعض طوائفهم                                             |
| ۸۷           | المفاضلة والمقارنة بين أرباب البدع                                           |
| ٩٥           | معنى البدعة                                                                  |
| رد عليهم ١١٥ | نتاوى في معنى البدعة وضوابطها وأقسامها ومعاملة أهل البدع واا                 |
| 171          | مجالات البدع                                                                 |
| ١٨٣          | لبدع والمحدثات وما لا أصل له:                                                |
| ١٨٥          | * الأذان:                                                                    |
| ١٨٧          | الأذان الإِقامة في قبر الميت                                                 |
| ١٨٧          | الأذان والإِقامة لصلاة الاستسقاء                                             |
| ١٨٨          | الأذان والإِقامة لصلاة العيدين                                               |
| الصلاة ١٨٩   | استخدام الطبول قبل الأذان لإعلام الناس بقرب دخول وقت                         |
| ۱۹۰ ﴿        | بدء الأذان بقوله تعالى: ﴿إِنْ اللهِ وَمَلَائِكُتُهُ يَصُلُونَ عَلَى النَّبِي |
| 19           | البسملة والتعوذ قبل الأذان                                                   |
| لله»۱۹۱      | تقبيل الإِبهامين عند قول المؤذن: «أشهد أن محمداً رسول ا                      |

| التنويه بالصلاة بعد الأذان١٩١                                 |
|---------------------------------------------------------------|
| ذكر الصلاة والسلام على الرسول ﷺ قبل الأذان ١٩٢                |
| الزيادة على الأذان قبل البدء بقول: صلوا أو الصلاة ١٩٢         |
| الزيادة في ألفاظ الأذان                                       |
| الصَّلاة علَى النبي ﷺ بعد الأذان بصوت مرتفع١٩٨                |
| الصلاة على النبي ﷺ قبل الأذان وبعده جهراً١٩٩                  |
| قول: «اللهم أحسن وقوفنا بين يديك» بعد إقامة الصلاة ٢٠٠٠ ٢     |
| قول المؤذن: «الصلاة والسلام عليك يا أول الخلق وخاتم رسله» بعد |
| لأذان                                                         |
| قول المؤذن: «وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولداً» قبل الأذان ٢٠٢ |
| * الأضحية:                                                    |
| اهداء الأضحية للمتوفى                                         |
| تخصيص الميت بالأضحية                                          |
| لطخ الجباه بدم الأضحية ٢٠٧                                    |
| الوضوء لذبح الأضحية٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠              |
| * الأعياد:                                                    |
| أسابيع المساجد والشجرة وغيرها                                 |
| تنوير المساجد وتزيينها في الأعياد                             |
| عيد الأم والأسرة                                              |
| عيد الميلاد واطفاء الشمعة                                     |
| * الانشاد الإسلامي                                            |
| * البناء:                                                     |
| افتتاح المساجد بالاحتفال والاجتماع لذلك والإِشادة به ٣٣       |
| تزيين المساجد وزخرفتها في المناسبات والأعياد                  |
| ذبح الأبقار أو الأغنام عند انتهاء بناء المسجد                 |

| 777   | ذبح الذبائح أثناء مراحل البناء للحماية من الجن                |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| 739   | الطواف حول المسجد                                             |
|       | كثرة التردد على قبر الرسول ﷺ والسلام عليه والجلوس والدعاء     |
| ۲٤.   | عنده                                                          |
| 737   | * التحية:                                                     |
| 7 2 0 | تحية العلم                                                    |
| 787   | الوقوف تعظيماً لأي سلام أو علم                                |
| 7 2 7 | * التمسح والتبرك:                                             |
| 7 2 9 | استخلاف أبناء الأولياء من بعدهم للتبرك بهم                    |
| 101   | التبرك بآثار مكة والكعبة ألم مدينا التبرك بآثار مكة والكعبة   |
| مسجد  | التمسح بالأبواب والشبابيك والجدران في المسجد الحرام وال       |
| 707   | النبوي                                                        |
| 707   | التمسح بجدران الكعبة وكسوتها والمقام والحجر                   |
| Y0Y   | التمسح والتبرك بجدران المساجد ومحاريبها                       |
| 709   | وضع المصحف في السيارة دفعاً للعين أو توقياً للخطر             |
| 409   | وضع المصحف في السيارة وغيرها بقصد التبرك                      |
| 177   | * التوسل:                                                     |
| 777   | التوسل بحق أو جاه أحد الخلائق                                 |
| 979   | التوسل بذات النبي ﷺ                                           |
| 777   | * الجنائز:                                                    |
| 779   | الاجتماع عند أهل الميت وقراءة القرآن وتوزيع التمر واللحم      |
| ۲٧٠   | الاجتماع عند القبر والقراءة                                   |
| 777   | الاجتماع للعزاء                                               |
| 277   | الاجتماع للعزاء وقراءة الفاتحة على الميت                      |
| 770   | أخذ حفنة من تراب القبر وحثوها على الكفن بعد قراءة القرآن عليه |

| ادخال الميت من باب الرحمة في المدينة دون الأبواب الأخرى ٢٧٦           |
|-----------------------------------------------------------------------|
| الأذان في أذن الميت                                                   |
| الأذان والإقامة في قبر الميت                                          |
| استئجار قاريء ليَّقرأ القرآن على روح الميت                            |
| استئجار من يقرأ القرآن على نية الميت تنفيذاً لوصيته ٢٧٩               |
| اعتزال المحادة وعدم خروجها إلى الأماكن المكشوفة واغتسالها يوم         |
| لجمعة فقط للجمعة فقط                                                  |
| اقامة الحفلات للميت                                                   |
| الاقامة على القبر والإقامة عنده للأكل والشرب أو للتهاليل أو للصلاة أو |
| فراءة القرآن                                                          |
| إقامة المآتم                                                          |
| إقامة مراسم العزاء                                                    |
| إقامة الولائم للميت                                                   |
| اهداء الأضحية للمتوفى                                                 |
| اهداء ثواب الصلاة للميت                                               |
| اهداء الثواب للرسول ﷺ                                                 |
| البناء على القبور ۲۹۶                                                 |
| تجزئة القرآن وقراءته للميت                                            |
| تخصيص أيام يدعى فيها للميت والصلاة على النبي ﷺ عند وضع الميت          |
| ني القبرن                                                             |
| تخصيص العيدين والجمعة لزيارة المقابر ٢٩٧                              |
| تخصيص لباس معين للتعزية                                               |
| تخصيص وقت معين لقبول العزاء كاجتماع أهل الميت ثلاثة أيام ٣٠٠          |
| ترك المحادة الأعمال والأشغال المعتادة زمن الإحداد                     |
| تسجيل أسماء المعزين ودفع أموال لأهل الميت ٣٠١                         |

| ٣٠٢.  | تشييع الجنازة مع التهليل والأذان بعد وضعه في اللحد                |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| ٣٠٣   | تغطية الميت بغطاء مكتوب عليه آيات من القرآن الكريم                |
| 3.7   | التفرقة في علامة القبر بين الرجل والمرأة                          |
| ٤ • ٣ | تقبيل أقارب الميت عند التعزية                                     |
| ۳۰٥.  | تقسيم الصدقات في المقبرة                                          |
| ۰۰۳   | تلقين الميت                                                       |
| ٣٠٦.  | توزيع الأطعمة والفواكه عند القبور                                 |
| ۳٠٧.  | الجلوس عند قبر الميت حتى تسليمه ليلة الجمعة                       |
| ٣•٨   | الجلوس للتعزية                                                    |
| ۳۰۹.  | جمع المال من الناس بعد موت إنسان وتوزيعه في أيام محددة            |
|       | جمع الناس لقراءة القرآن لتحصل الفائدة للجامع أو اهداء الثواب      |
| ۳۱۱   | للأموات                                                           |
| 717   | حفظ الثوب والشعر ودفنهما في القبر                                 |
| ۳۱۳.  | حمل زوجة المتوفى والطواف بها على القبر                            |
| 317   | الختمة التي تعمل للميت في اليوم الثامن أو اليوم الأربعين من وفاته |
| 317   | الدعاء بعد صلاة الجنازة                                           |
| ۳۱۷   | الدعاء جماعة عند القبر والتأمين                                   |
| 410   | الدعاء للميت برفع الصوت عند الدفن                                 |
| 711   | دعوة المشيعين إلى الطعام لبيتِ الميت أو أحد أقربائه               |
| 44.   | دفن الميت بجانب طفل تفاؤلاً به                                    |
| 771   | دفن الميت في تابوت                                                |
| ١٢٣   | الذبح للميت عند الموت أو في يوم معين                              |
| عندها | الذبح لله عند القبور تبركاً بأهلها والدعاء عندها واطالة المكث     |
| 477   | رجاء بركة أهلها والتوسل بجاه الأموات                              |
| 474   | الذكري الأربعينية                                                 |

| الذكرى للميت في اليوم الثالث بعد موته ٢٢٤                            |        |
|----------------------------------------------------------------------|--------|
| رش القبر بالماء اعتقاداً أنه يبرد على الميت ٣٢٤                      |        |
| رفع الصوت بالتهليل الجماعي أثناء الخروج بالجنازة ٣٢٥                 |        |
| زيارة القبور للدعاء والصلاة والقراءة عندها ٣٢٦                       |        |
| السجود على تربة قبور الأولياء قربة إلى الله تعالى ٣٢٨                | :      |
| السكن إلى جانب القبور عدة أيام أو أسابيع لإيناس الميت ٣٢٩            |        |
| شد الرحال لزيارة قبور الأنبياء والصالحين ٣٣٠                         | :      |
| شق الجيوب ولطم الخدود والنياحة وحثو التراب على الرؤوس ٣٣١            |        |
| الشهادة على الميت قبل دفنه                                           |        |
| الصدقة عن الميت في أيام محددة ٣٣٤ عن الميت                           |        |
| الصلاة على الأموات كل خميس أو كل جمعة                                |        |
| الصلاة عند القبور المسلاة عند القبور                                 |        |
| صنع أهل الميت الطعام وجمع الجيران عليه ٣٣٦                           |        |
| ضحية الجفرة شحية الجفرة                                              |        |
| طلب تحليل الميت طلب تحليل الميت                                      |        |
| طلب توحيد الله تعالى وذكره أثناء حمل الجنازة ٣٣٨                     |        |
| الطواف بالقبر قربة إلى الله تعالى                                    |        |
| عدم زيارة الميت قبل مضي أربعين يوماً من وفاته ٣٣٩                    |        |
| عشاء الميت                                                           |        |
| عشاء الوالدين الذي يقام سنوياً في شهر رمضان ٢٤٢                      |        |
| فتح القبر بعد الأربعين ورمي حبوب الذرة فيه                           |        |
| قراءة التهليل أو التسبيح أو الأدعية أو القرآن على حصى ووضعها على قبر |        |
| TET                                                                  | الميت  |
| قراءة سورة الفاتحة وسورة الإخلاص في مكان وسكن المتوفى بعد ثلاثة      |        |
| ٣٤٤                                                                  | أيام . |

| 720         | قراءة سورة يس على قبر الميت                                  |
|-------------|--------------------------------------------------------------|
| 780         | قراءة سورة يس عند القبر وغرس الأشجار عليه                    |
| ۲٤٦         | القراءة عند القبُور                                          |
| 34          | قراءة الفاتحة أو أي شيء من القرآن للميت عند قبره             |
| ٣٤٨         | قراءة الفاتحة على الموتّى                                    |
| 454         | قراءة الفاتحة للأموات                                        |
| 454         | قراءة القرآن على الأموات                                     |
| 401         | قراءة القرآن على القبر بعد الدفن                             |
| 401         | قراءة القرآن على القبور ودعاء الإنسان لنفسه عند القبر        |
| 302         | قراءة القرآن في بيت العزاء وعند تشييع الجنازة                |
| 202         | قراءة القرآن في العزاء وفي الأربعين واهدائه للميت            |
| <b>70</b> V | قراءة القرآن للموتى                                          |
| 401         | قراءة القصائد أثناء حمل الجنازة                              |
| 409         | قول: «لا إله إلا الله» عند حمل الأموات إلى القبور            |
| ٣٦.         | الموعظة في العزاء أو عند الدفن                               |
| ۱۲۲         | نقل الميت بعد التكفين على ثلاث مراحل مع الجهر بالشهادتين     |
| أجل         | النوم على الأرض وترك الأقارب والجيران التطيب أربعين يوماً من |
| 777         | فاة أحدهم                                                    |
| 777         | الوصية بإقامة الولائم بعد الموت                              |
| 475         | وضع الأشجار الرطبة وغيرها على القبر                          |
| 475         | وضع باقة من الزهور على القبر                                 |
| 410         | وضع الحناء مع الميت في القبر                                 |
| ۲۲۲         | وضع رأس الميت عن يمين الإِمام دائماً                         |
| ۲۲۲         | وضع الطين مع الميت في قبره تحت خده الأيمن وفخذه وكعبه        |
| ٣٦٧         | وضع فراش والحلوس عليه والرقص والتصفيق إذا مات المبت          |

| وضع كتاب مع الميت في القبر                                       |
|------------------------------------------------------------------|
| وضع المصاحف في المقابر                                           |
| وضع المصحف على بطن الميت                                         |
| وضع المصحف عند رأس المحتضر ٧٠                                    |
| الوعظ «الخطبة» عند القبور٧٠                                      |
| الوقوف بجانب الإمام في الصلاة على الميت ٧٤                       |
| الوقوف مع الصمت تحيَّة للشهداء أو الوجهاء ونحوهم ٧٥              |
| * الحج والعمرة:                                                  |
| آستلام الركن العراقي والركن الشامي ٧٩                            |
| التزام بعض الحجاج زيارة جبل عرفة قبل الحج أو بعده والصلاة علي    |
| والتمسح به ۲۹۰                                                   |
| التبرك بأشجار مكة وأحجارها                                       |
| التبرك بجبل عرفة وتقديسه                                         |
| التبرك والتمسح بالحجرة النبوية                                   |
| تثويب الطواف للوالدين وغيرهما                                    |
| تحديد باب معين للدخول منه للمسجد الحرام في الحج أو العمرة واعتقا |
| أن الدخول من غيره فيه اثم أو خلاف المشروع                        |
| تخصيص كل شوط بدعاء معين في السعي                                 |
| تخصيص كل شوط بدعاء معين في الطواف ٨٥                             |
| تخصیص لیلة سبع وعشرین من رمضان بعمرة                             |
| تغيير الحجاج اسماءهم بمكة أو المدينة                             |
| تقبيل الركن اليماني                                              |
| التكبير أو الإِشارة عند محاذاة الركن اليماني                     |
| تكرار العمرة في رمضان وغيره٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠       |
| 498                                                              |

| التلفظ بالنية في الحج والعمرة٣٩٥                              |
|---------------------------------------------------------------|
| التمسح بجدران الكعبة وكسوتها والمقام والحجر                   |
| التمسك بأستار الكعبة                                          |
| الدعاء الجماعي في الطواف                                      |
| دعاء المقام                                                   |
| رجوع القهقري بعد الطواف                                       |
| زيارة المساجد السبعة أو مسجد الغمامة أو غيرها من المزارات ٤٠٠ |
| السعى في غير نسك «في غير حج أو عمرة» ٤٠١                      |
| الصعود إلى غار جبل النور٤٠٢                                   |
| الطواف بقبر النبي عليه السلام والتمسح بالمحراب والمنبر وجدران |
| المسجد النبوي                                                 |
| عقد خطبتين في عرفة                                            |
| غسل حصى الجمار ٤٠٤                                            |
| قراءة المنسك                                                  |
| لزُوم الحجاج بيوتهم أسبوعاً بعد الحج                          |
| المسيرات في موسم الحج باسم البراءة                            |
| النطق بالنية عند إرادة السعي                                  |
| النطق بالنية عند إرادة الطواف                                 |
| وضع أهل الحاج سرير وغسله وفرشه وتعطيره ومنع الناس من الجلوس   |
| عليه حتى يرجع الحاج ويجلس عليه ١٣                             |
| * الحروز * الحروز *                                           |
| وضع الحروز والتمائم للحيوانات ٤١٧                             |
| * الخروج                                                      |
| * الدعاء والذكر:                                              |
| الاجتماع على الذكر بصوت جماعي وقول: الله لله أو هو هو ٤٢٥     |

| ٤٢٧   | الاجتماع لقراءة ورد الصباح والمساء                         |       |
|-------|------------------------------------------------------------|-------|
| ٤٢٨   | الأذكار أو الصلاة على النبي عليه السلام جماعة عقب الصلاة   |       |
| ٤٢٩   | انشاد الشعر بعد الجمعة                                     |       |
| ٤٣٠   | التحلق ثم التهليل والاستغفار والصلاة على النبي عليه السلام |       |
| ٤٣٢ . | التحلق والتسبيح بالحجارة جماعة                             |       |
| ٤٣٣   | ترديد لفظ الجلالة مع التمايل يميناً ويساراً                |       |
| ٤٣٤   | التسبيح بالمسبحة                                           |       |
| ٤٣٥   | تكرار لفظ يالطيف عقب أسماء الله الحسني                     |       |
| 573   | حمد الله بعد التجشؤ والتعوذ بعد التثاؤب                    |       |
| ٤٣٨   | الدعاء بجاه أو حق النبي عليه السلام                        |       |
| ٤٣٩   | الدعاء بعد سجود التلاوة                                    |       |
| ٤٣٩   | الدعاء الجماعي عقب الصلوات أو قراءة القرآن أو عقب كل درس.  |       |
| ٤٤١   | الدعاء للميت بُصفة جماعية أو برفع الأيدي                   |       |
| 233   | الدعاء والتأمين بعد أكل طعام العيد                         |       |
| 233   | ذكر الله بصفة جماعية                                       |       |
| ٤٤٤   | ذكر الله بعد العصر كل يوم خميس                             |       |
| 233   | ذكر الله جماعة في الخطبة                                   |       |
| ٤٤٨   | ذكر الله مع التمايلُ يمنياً وشمالاً                        |       |
| ११९   | السجود بعد ذكر أسماء الله                                  |       |
| 889   | الصلاة على النبي عليه السلام والدعاء جماعة بعد الصلاة      |       |
| ١٥٤   | قراءة الفاتحة بعد الدعاء                                   |       |
| 807   | قراءة الفاتحة والصلوات الإِبراهيمية جماعة                  |       |
| १०१   | قراءة القرآن وبعض الأدعية قبل أذان صلاة الفجر              |       |
| ٤٥٧   | كاة:                                                       | الز ً |
| १०१   | اخراح ذكاة الفط نقوداً                                     |       |

| 173 | <br>إخراج الزكاة في شهر رجب تعبداً                         |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 275 | <br>* الزواج:                                              |
| १२० | <br>الاحتفال لتسمية المولود                                |
| १२० | <br>عدم وداع الزوجة عند السفر وعدم مواجهتها عند القدوم     |
| ۷۲3 | <br>عصيدة بنت النبي                                        |
| १७९ | <br>قراءة الفاتحة عند عقد الزواج                           |
| ٤٧٠ | <br>لبس الدبلة                                             |
| ٤٧١ | <br>منصة العروسين                                          |
| 273 | <br>وضع العروس قدمها في دم خروف مذبوح                      |
| ٥٧٤ | <br>* السلام والمصافحة:                                    |
| ٤٧٧ | <br>التُحية بقول: سلام تام بوجود مولانا الإِمام            |
| ٤٧٧ | <br>تقبيل اليد أو وضعها على الصدر بعد السلام               |
| ٤٧٨ | <br>مصافحة الداخل على الجالسين                             |
| ٤٨١ | <br>* الصدقة: أ الصدقة:                                    |
| ٤٨٣ | <br>تخصيص يوم للصدقة                                       |
| ٤٨٣ | <br>وضع الأيدي على الصدقة والدعاء جماعة للمتصدق            |
| ٥٨٤ | <br>* الصلاة:*                                             |
| ٤٨٧ | <br>الاستغفار جماعة بعد الصلوات                            |
| ٤٨٧ | <br>اعتياد سجود الشكر عقب الوتر أو عقب الضحيٰ              |
| ٤٨٨ | <br>الإعلان عن صلاة التراويح بقول: صلاة القيام أثابكم الله |
| ٤٨٩ | <br>اهداء الصلاة للأحياء أو الأموات                        |
| ٤٩٠ | <br>التأمين في صلاة الظهر خلف الإِمام                      |
| ٤٩٠ | <br>تتبع آثار الأنبياء ليصلى فيها أو ليبنى عليها مساجد     |
| 193 | <br>التذكير قبل صلاة الفجر                                 |
| ٤٩٣ | <br>ترديد الأذكار بعد الصلاة جماعة                         |

| تعمد الجماعة الثانية في المسجد                                 |   |
|----------------------------------------------------------------|---|
| <u> </u>                                                       |   |
| تغيير المكان لأداء السنة                                       |   |
| تكرار قراءة الفاتحة في الصلوات                                 |   |
| التلفظ بالنية في الصلاة                                        |   |
| الدعاء جماعة بعد الصلاة مع رفع الأيدي والتأمين                 |   |
| الدعاء الجماعي بعد الصلاة بصوت واحد ٤٩٨                        |   |
| الدعاء مع رفع الأيدي بعد صلاة الفريضة                          |   |
| ذبح الأبقار لغرض الاستسقاء                                     |   |
| رفع الصوت بالتكبير من المأمومين                                |   |
| رفع المأموم صوته بالتكبير في صلاة العيد ٥٠١                    |   |
| رفع اليدين عند قول الإمام: «ولا الضالين» في الصلاة ٥٠٢ م       | • |
| زيادة لفظ «سيدنا» في التشهد                                    |   |
| السكتة بعد الفاتحة في الصلاة                                   |   |
| الصلاة على النبي على بسيغة الفاتح٠٠٠٠                          |   |
| الصلاة على النبي عليه السلام في آخر الخطبة وأمر الناس بذلك ٥٠٩ |   |
| صلاة الفائدة                                                   |   |
| صلاة القضاء العمري ١١٥                                         | · |
| الصلوات الخمس بعد صلاة آخر جمعة من رمضان ٥١٢                   |   |
| ضرب الخطيب بالعصا ثلاث ضربات بعد الصعود على المنبر ١٣٥٠        |   |
| قراءة أسماء الله الحسني بعد الصلوات                            |   |
| قراءة الفاتحة بين خطبتي الجمعة٠٠٠                              |   |
| القراءة في الصلاة بقراءات مختلفة٥١٦                            |   |
| قراءة القرآن في مكبرات الصوت قبل صلاة الجمعة ٥١٧               |   |
| القنوت في صلّاة الصبح دائماً                                   |   |
| قول: «إن الله مع الصابرين» عند دخول المسجد والإمام راكع ١٩٥    |   |
|                                                                |   |

| 019   | قول الإِمام «صلوا صلاة مودع» عند تسوية الصف                       |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| ۰۲۰   | قول: «تقبّل الله» و «حرماً» بعد الصلاة                            |
| ١٢٥   | قُول المأموم: «استعنت بالله» بعد قول الإِمام: «وإياك نستعين»      |
| ٥٢١   | القيام لصلاة ركعتين بعد الخطبة الأولى يُوم الجمعة                 |
| ٥٢٢   | المصافحة بعد الصلاة بصفة دائمة                                    |
| ٥٢٤   | نافلة يوم الأربعاء آخر شهر صفر                                    |
| 070   | النداء لصلاة العيدين أو الاستسقاء بقول: «الصلاة جامعة»            |
| ٥٢٦   | النشيد قبل الأذان لصلاة الجمعة وقراءة الصمدية وسنة الجمعة القبلية |
| 079   | وضع المسواك بين الأصابع في الصلاة                                 |
| 079   | وضّع اليد فوق الرأس بعد السلام من الصلاة                          |
| ١٣٥   | * الصيام:                                                         |
| ٥٣٣   | تخصيص أيام من رجب بالصوم                                          |
| ٤٣٥   | صوم أول يوم من رجب                                                |
| ٤٣٥   | صيام رمضان ثلاثون يوماً باستمرار                                  |
| ٥٣٤   | صیام شهر رجب وشعبان واتباعهما بشهر رمضان                          |
| ٥٣٧   | * القرآن:                                                         |
| 049   | استئجار قاريء ليقرأ القرآن علي روح الميت                          |
| ٥٣٩   | افتتاح الندوات والمحاضرات بآيات من القرآن دائماً                  |
| ٥٤٠   | اهداء قراءة القرآن الكريم للوالدين أو غيرهما                      |
| 0 2 7 | تخصيص قراءة سورة الفاتحة بالليل بعد الوتر مرات                    |
| 0 5 4 | تسمية سور بأنها منجيات                                            |
| 0 8 0 | تعليق التمائم                                                     |
| 0 8 0 | تعليق اللوحات المكتوب عليها آيات من القرآن في المنازل وغيرها      |
| ०१९   | تقبيل القرآن                                                      |
| 00.   | تقلد المصاحف كحلى أو غيرها                                        |

| 00.    | التهليل بدلاً من سجود التلاوة                                |
|--------|--------------------------------------------------------------|
| ا بسعة | توزيع سور خاصة من القرآن على عدة أشخاص ثم الدعاء بعد القراءة |
| 001    | الرزق ونحوها                                                 |
| 007    | الحلف على المصحف لتأكيد اليمين                               |
| ٥٥٣    | ختم المجلس بسورة العصر                                       |
| ००६    | دعاء ختم القرآن في الصلاة                                    |
| 700    | الفصل بين السورتين بالتكبير                                  |
| 700    | قراءة آية الكرسي والمعوذات بصوت مرتفع عقب الصلوات            |
| ٥٥٨    | قراءة آية الكرسي والمعوذات ثم خط خطأ على المكان أو البيت     |
| ००९    | قراءة أول سورة الكهف في صلاة الفجر يوم الجمعة                |
| ح في   | قراءة الطلاب أو الطالبات سورة الفاتحة عادة في طابور الصبار   |
| 009    | المدارس                                                      |
| ٠٢٥    | قراءة الفاتحة عند عقد الزواج                                 |
| 150    | قراءة القرآن جماعة بصوت واحد                                 |
| ۳۲٥    | قراءة القرآن جماعة عند المصائب                               |
| ०२१    | قراءة القرآن على الأموات                                     |
| ٥٦٦    | قراءة القرآن على القبور                                      |
| ۷۲٥    | قراءة القرآن عند دفن الميت                                   |
| ۸۲٥    | قراءة القرآن في خزانات المياه                                |
| 079    | قراءة القرآن في المقابر                                      |
|        | قراءة قوله تعالى: ﴿إنه على رجعه لقادر﴾ مئتا مرة لاسترجاع     |
| 079    | المفقود                                                      |
| ٥٧٠    | قول: «صدق الله العظيم» بعد قراءة القرآن                      |
| ماء أو | كتابة سور أو آيات من القرآن في لوح أو طين أو قرطاس وغسله بـ  |
| صحة    | زعفران وشرب الغسالة رجاء البركة أو استفادة علم أو كسب مال أو |

| ov*                                                       | وعافية              |
|-----------------------------------------------------------|---------------------|
| عند الرأس للاطمئنان أثناء النوم                           | وضع المصحف          |
| فال بمناسبة ختم القرآن                                    |                     |
| ovv                                                       | * القريقعان         |
| ٥٨١                                                       | * قص الشريط         |
| ٥٨٥                                                       | * الليالي والأيام:  |
| خمس عشرة من شعبان وليلة سبع عشرة من رمضان في              | الاجتماع ليلة -     |
| يس وقراءة المولد                                          | المساجد وقراءة سورة |
| لإسراء والمعراج ۸۸۰                                       | الاحتفال بليلة ا    |
| لسابع والعشرين من رمضان ٩٢٠                               | الاحتفال بليلة ا    |
| لنصف من شعبان                                             | الاحتفال بليلة ا    |
| يلة السابع والعشرين من رجب وليلة النصف من شعبان           | إظهار الفرح با      |
| ٦٠٥                                                       | ويوم عاشوراء        |
| لذبائح في سبع وعشرين من رجب وست من صفر وخمس               | تخصیص ذبح ا         |
| ِ من شهر محرم                                             | عشرة من شوال وعشر   |
| رجب ببعض العبادات كصلاة الرغائب واحياء ليلة السابع        | تخصيص شهر           |
| ٦٠٨                                                       | والعشرين منه        |
| فة بليلة النصف من شعبانفة                                 | تخصيص الصدة         |
| مى ليلة المعراج وليلة القدر بطبخ الطعم وارساله إلى الإمام | تخصيص مايسه         |
|                                                           | ليدعو عليه          |
| خامس عشر من شعبان بصيام أو قراءة قرآن أو صلاة ٦١٢         | تخصيص يوم ال        |
| ة الاحتفالات الإسلامية التي لم يحتفل بها النبي ﷺ ٦١٢      | الدعوة إلى إقام     |
| ، من شعبان وصيام يومها ١٦٤                                | قيام ليلة النصف     |
| 11V                                                       | * المولد:           |
| لم النبوي                                                 | الاحتفال بالمول     |

| 777   | الاحتفال بمن مات من الأنبياء والصالحين واحياء ذكراهم بالموالد . |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| ۸۲۶   | تخصيص يوم مولد النبي عليه السلام بالوعظ والإِرشاد               |
| النبي | عقد المسابقات القرآنية والمحاضرات وذبح الذبائح بمناسبة مولد     |
| ٠٣٢   | عليه السلام                                                     |
| 777   | * الوضوء: الوضوء:                                               |
| 740   | التلفظ بالنية في الوضوء                                         |
| 770   | الدعاء أثناء الوضوء                                             |
| ٧٣٢   | مسح الرقبة أثناء الوضوء                                         |
| 739   | الخاتمة                                                         |
| 989   | الفهارس                                                         |
| 101   | فهرس البدع والمحدثات وما لا أصل له                              |
| ۷۲۲   | فهرس المراجع                                                    |
| 177   | فهرس الموضوعات                                                  |